

شَيْخُ الْإِسْلَامِ  
ابْنُ تِيمِيَّةَ  
لَمْ يَكُنْ نَاصِبَّاً

حقوق الطبع محفوظة  
الطبعة الأولى  
١٤١٩ - ١٩٩٨ م

دار الوطن للنشر <sup>٢٠</sup>  
هاتف: ٤٢٩٢-٤٩ - فاكس: ٤٧٦٤٦٥٩ - صریح: ٣٣١٠ - البريدي: ١١٤٧١

شِيَعُ الْإِسْلَام

ابْنُ تِيمِيَّةَ

لَمْ يَكُنْ نَاصِبَّ

بِقَلْمَنْ

شِيَحَانُ بْنُ صَاحِبِ الْخَرَاشِيِّ

وَالْوَاطَنُ لِلنَّسْرِ



## تقديم لفضيله الشيخ صالح الفوزان

الحمد لله وحده - وبعد: فقد قرأت هذا الكتاب: (ابن تيمية لم يكن ناصبياً) وهو رد على من احترق غيظاً من كتاب شيخ الإسلام: «منهاج السنة النبوية في الرد على الشيعة والقדרية» فاتهمه بأنه ناصبي يبغض علياً رضي الله عنه لأن الذي يخالف مذهب الشيعة في الكذب والافراء في حب علي بزعمه وأن حبه يلزم منه بغض صحابة رسول الله ﷺ وتكفيرهم .  
فمن لم يوافقهم على ذلك أو رد عليهم مفترياتهم يعتبر ناصبياً.

ولذلك لما بينَ شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله افتراءات الشيعة في هذا الكتاب وفضح كيدهم وذبَّ عن أصحاب رسول الله ﷺ وزيف دعوامهم المحبة لعلي رضي الله عنه، وأن الذين يحبون علياً رضي الله عنه هم أهل السنة والجماعة، الذين يعتبرونه رابع الخلفاء الراشدين وأحد السابقين الأولين المهاجرين، وأحد العشرة المبشرين بالجنة، لذلك كله اشتتدت عداوة الرافضة لشيخ الإسلام ابن تيمية، واتهموه بأنه ناصبي ومنهم أناس يندسون بيننا ويروجون في المجالس وبين شبابنا هذه الفكرة الخبيثة -  
فجاء هذا الكتاب: (ابن تيمية لم يكن ناصبياً) تأليف الشيخ سليمان بن صالح الخراشي . ردأ على هذه الفكرة ومروجهها بذكر مقاطع من كلام شيخ الإسلام تدحض هذه الفرية وترخس مروجها - والله الحمد - فجزى الله الشيخ سليمان خير الجزاء على نصرة الحق ودحض الباطل ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآلـه وصحبه .

كتبه: صالح بن فوزان بن عبدالله الفوزان

الحمد لله وحده - حسبه فقد حركت هذه الكتابات : (ابن تيمية لم يكن ناصبياً) <sup>فيها</sup> وتطور دفعه اهتمامه من كتاب شيخ الإسلام : منزاج السنة المنورة <sup>فيها</sup> من الرد على الشيعة والقدرية فاتجه بأنه ناصبي ينبع من عقلي رضي الله عنه <sup>فيها</sup> لآية الذي يخالف من صحبة النعمان في الكتاب والافتراض في حجب على بن عمر <sup>فيها</sup> وأرجحه يلزم منه بغير صحة سورة الرعد صلوات الله عليه وسلم وتألم <sup>فيها</sup> ومن لم يواقفهم على ذلك أو رد عليهم مفترياً لهم يعتبر ناصبياً .

ولذلك لما بعث شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله افترا على الشيعة في هذا الكتاب وفضح بغيرهم وذب عنهم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ورم حزيف دعوه لهم المحنة على ضيق المعنون وأحمد الذين يحيون على يارضهم الله <sup>فيها</sup> عنه حسناً صلاة السنة والجماعة الذين لم يحرون منه الرابع الخلفاء الراشدين <sup>فيها</sup> وأهدايا بقية الأوصياء المهاجرين وأهدايا العترة المحبة بالجنة <sup>فيها</sup> لزملائه استندت مذادرة الراغبة لشيخ الإسلام ابن تيمية <sup>فيها</sup> وازعمه بأنه ناصبي وصنه أنا من يندسونه بيننا ويرد وهم <sup>فيها</sup> في الحال وبيه ثباتاً على هذه الفكرة الخبيثة - خياله هذا الكتاب : (ابن تيمية لم يكن ناصبياً) تأليف شيخ الإسلام به صالح المطرانى . رد على هذه الفكرة ورد بها بذكر ماقيل من كلام شيخ الإسلام تدحضها هذه الفكرة ونحوها ورد بها - ولله الحمد - مجرد ذلك شيخ الإسلام به صالح المطرانى على نفقة المطران ودعاها الباطل وصلوات الله وسلم على بنينا محمد وآله وصحبه <sup>فيها</sup> كتبه صالح بن عذراً <sup>فيها</sup> بحسب المقتول

٢٠٢١٩١٢

## المقدمة

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرْرِ أَنفُسِنَا، وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ، وَمَنْ يَضْلِلُ فَلَا هَادِيٌ لَّهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

أَمَا بَعْدُ: فَلِمْ يَزُلْ شِيخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تِيمِيَّةَ - رَحْمَهُ اللَّهُ - مِنْذَ أَنْ جَهَرَ بِدُعْوَةِ الْحَقِّ يَتَلَقَّى التَّهْمَمُ وَالْإِفْرَاءَاتُ الَّتِي يُلْفَقُهَا عَلَيْهِ خَصْوُصُهُ فِي حَيَاتِهِ وَبَعْدَ مَمَاتِهِ.

وَهَذِهِ التَّهْمَمُ وَالْإِفْرَاءَاتُ يُوصَيُّ بِهَا سَلْفُ الْمُبَدِّعَةِ إِلَى خَلْفِهِمْ، وَيُوَحِّذُونَ بِهَا إِلَى أُولَائِهِمْ، لِتَكُونَ سَلَاحًا بِيَدِهِمْ أَمَامَ دُعْوَةِ الشِّيْخِ الَّتِي غَشَّتْ بِنُورِهَا أَبْصَارَهُمُ الْكَلِيلَةِ.

فَهُمْ قَدْ اتَّهَمُوا الشِّيْخَ - رَحْمَهُ اللَّهُ - بِتَهْمِمَةِ تَفُوقِ الْحَصْرِ، مِنْهَا مَا هُوَ مَكْذُوبٌ مِنْ أَصْلِهِ، وَمِنْهَا مَا هُوَ مُسَاءٌ فِيهِمْ.

فَقِيلَ فِي الشِّيْخِ - مَثَلًاً -: بِأَنَّهُ يَقُولُ بِقِدَمِ الْعَالَمِ، وَأَنَّهُ مُجَسَّمٌ، وَأَنَّهُ مُشَبَّهٌ، وَأَنَّهُ يُعْجَضُ الرَّسُولَ ﷺ وَيَمْنَعُ مِنْ زِيَارَتِهِ، وَأَنَّهُ يَفْتَيِ بِمَسَائِلِ شِنِيعَةِ لَمْ يَقُلْ بِهَا أَحَدٌ قَبْلَهُ، وَأَنَّهُ، وَأَنَّهُ.. فِي تَهْمَمَ عَدِيدَةٍ يَحْسَنُ بِشِيْخِ الْإِسْلَامِ أَنْ يَتَمَثَّلُ أَمَامَهَا بِقُولِّ أَبِي الطَّيْبِ:

رماني الدهر بالأرذاء حتى  
فزوادي في غشاء من نبالٍ  
فصرت إذا أصابتني سهامٌ  
تكسرت النصال على النصالٍ  
وهان مما أبالي بالرزايا  
لأنني ما انتفعت بآن أبالي

قلت: ولكن الله القائل ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْفِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا﴾<sup>(١)</sup>.

لم تزل سنته ماضية في أن يهين لأوليائه من يقوم بالذب  
عنهم، أحياه وأمواتاً.

فقد قيض لشيخ الإسلام تلاميذ ببرة، وأنصاراً متلاحقين يدفعون  
تُهم الأعداء عن عرض الشيخ - رحمه الله -.  
والكتب التي ألفت في رد خصوم الشيخ كثيرة جداً، ليس  
هذا موضع استقصائها.

وهذه الرسالة التي قمت بإعدادها - راجياً أن تسلك  
مسالكهم - هي في دفع تهمة وفريدة على شيخ الإسلام، افترتها  
خصومه عليه عندما ألف كتابه العظيم (منهج السنة).

فهؤلاء الخصوم عندما قرأوا كتابه لم يفهموه حق الفهم - أو  
فهموه وغاضبهم ما فيه، أو لحسدهم وبغيهم - فانقلبت حسنات  
الشيخ - في تأليفه لهذا الكتاب - عندهم إلى سيئات.

(١) سورة الحج، الآية: ٣٨.

إن يحسدوك فلا تعبأ بقائلهم  
هم الغباء وأنت السيد البطل  
فقالوا قولتهم الآثمة: بأن شيخ الإسلام ابن تيمية يُغضض  
علياً - رضي الله عنه - ويتنقصه في كتابه هذا!!

وقد اتخذ هؤلاء الجهال من عبارات خاطئه للحافظ ابن حجر أطلقها في هذا المقام سلماً للولوغ في عقيدة شيخ الإسلام، فأصبحوا يرددون كلمات الحافظ - رحمه الله - في كتبهم ورسائلهم نكايةً بأهل السنة، وشيخهم.

وإنني شقيٌ باللئام ولا ترى  
شقياً بهم إلا كريماً الشمائل  
وهذه الفرية ليست هي الأولى ولا الأخيرة في سجل التهم  
الموجهة لشيخ الإسلام، بل قد قيل فيه ما هو أعظم منها<sup>(١)</sup>،  
وقيل في غيره من الأئمة ما هو مثلها<sup>(٢)</sup>.

فهي تهمة باطلة قد تعودناها من أهل البدع في كل زمان.  
وأنا لم أكن لأعبأ بها، أو أن أقيم رسالتي هذه عليها، لو لا أن

(١) فقد اتهمه البكري بأنه يتنقص الملائكة! كما في (الرد على البكري)  
(٣٤٦/١). واتهمه بأنه يتنقص الرسول ﷺ! كما في المصدر السابق  
(٥٥٦/٢).

(٢) فقد اتهم بذلك كل من: الجوزجاني، وابن حزم، وابن قتيبة، والألوسي،  
وابن خلدون، وابن العربي، وليس هذا موضع الذب عنهم.

سمعت من تأثر بها ممن يدعى طلب العلم<sup>(١)</sup>، آخذًا في تردیدها في رسائله على استحياء! وفي مجالسه بتصریح دون تلمیح!

وأجرًا من رأیتُ بظاهر غیب  
على عیب الرجال ذوو العیوب

وخشیةً من أن یقع في نفوس الناشئین من شباب الإسلام أي حسیکة على شیخ الإسلام نظراً لتردید مثل هذه التهمة في بعض المجالس مقرونةً بأقوال الحافظ ابن حجر - رحمه الله - رغبت في دفع هذه التهمة الباطلة في رسالتي هذه بشيء من التفصیل الذي لم أجده في رسائل أخرى.

وکما قال الشیخ الألبانی - حفظه الله - [نحن إنما علينا أن ندافع عن الذين آمنوا، ونبیرئ ساحتهم مما اتهموا به من الأکاذیب والأباطیل التي یكون الدافع عليها تارة الجهل، وأخرى الظلم، وقد یجتمعان!]<sup>(٢)</sup>

والله أسأل أن يجعلني من الذابین عن عرض علّم الإسلام وشیخه ابن تیمیة - رضی الله عنه - وأن یکتب لي ولقارئها المتفق بها الأجر والثواب.

وأن یُعظم أجر شیخنا: الشیخ صالح الفوزان الذي تفضل بتقدیم هذه الرسالة  
وصلى الله على نبینا محمد، وآلـه وصحبه وسلم.

(١) هو حسن المالکي - هدأه الله -.

(٢) دفاع عن الحديث النبوي والسيرة...، ص ١٠١.

لمحة عن كتاب  
**(منهاج السنة)**

لشيخ الإسلام ابن تيمية  
رحمه الله



الذين اتهموا شيخ الإسلام بهذه التهمة كانت عمدتهم في هذا الاتهام عبارات لم يفهموا معناها عثروا عليها متفرقة في كتابه «منهاج السنة».

و قبل أن أبين مقصود شيخ الإسلام منها أحب أن يعلم القارئ نبذة عن هذا الكتاب وظروفه ليكون على وعي وبصيرة بمنهج الشيخ.

كتاب «منهاج السنة» هو [من أهم وأكبر كتب شيخ الإسلام، وقد ورد ذكره في أكثر الكتب التي تحدثت عن مؤلفات ابن تيمية]<sup>(١)</sup> وهو قد ألفه [ حوالي سنة ٧١٠ هـ]. وهذا يعني أنه ألف هذا الكتاب أثناء وجوده في مصر<sup>(٢)</sup>.

وهو - رحمة الله - قد ألفه نقضاً لكتاب (منهاج الكرامة) للرافضي ابن المطهّر<sup>(٣)</sup>.

يقول شيخ الإسلام في مقدمة كتابه بعد حمد الله والثناء عليه: [أما بعد، فإنه قد أحضر إلى طائفة من أهل السنة والجماعة كتاباً صنفه بعض شيوخ الرافضة في عصرنا، منفقاً لهذه البضاعة،

(١) مقدمة كتاب «منهاج السنة» للدكتور محمد رشاد سالم - رحمة الله - ص ٨٢، ٨٣.

(٢) المصدر السابق، ص ٨٧.

(٣) وكان شيخ الإسلام يسميه (ابن المنجس)! كما في النجوم الظاهرة لابن تغري بردي (٩/٢٦٧).

يدعو به إلى مذهب الرافضية الإمامية مَنْ أَمْكَنَهُ دُعْوَتُهُ مِنْ وَلَةِ الْأَمْرِ...» قال: [وَذُكِرَ مِنْ أَحْضَرَ هَذَا الْكِتَابَ أَنَّهُ مِنْ أَعْظَمِ الْأَسْبَابِ فِي تَقْرِيرِ مَذَاهِبِهِمْ عِنْدَ مَنْ مَالَ إِلَيْهِمْ مِنَ الْمُلُوكِ وَغَيْرِهِمْ. وَقَدْ صَنَّفَهُ لِلْمَلِكِ الْمُعْرُوفِ الَّذِي سَمَّاهُ فِيهِ (خَدَابِنَدَهُ) وَطَلَبُوا مِنِي بِيَانِ مَا فِي هَذَا الْكِتَابِ مِنِ الْضَّلَالِ وَبِاطْلِ الْخُطَابِ، لِمَا فِي ذَلِكَ مِنْ نَصْرٍ عَبَادَ اللَّهَ الْمُؤْمِنِينَ، وَبِيَانِ بَطْلَانِ أَقْوَالِ الْمُفْتَرِينَ الْمُلْحَدِينَ] <sup>(١)</sup>.

قلت: وأما الرافضي المردود عليه فهو: [أبو منصور الحسن بن يوسف بن علي ابن المطهر الحلى المشهور عند الشيعة بالعلامة]. ولد سنة ٦٤٨ و توفي سنة ٧٢٦ قبل وفاة ابن تيمية بعامين، وهو منسوب إلى الحلة السيفية التي بناها الأمير سيف الدولة صدقة بن منصور المزيدي الأسودي من أمراء دولة الديالمة في محرم سنة ٤٩٥هـ، وهي واقعة بين النجف والخار على طرفي شط الفرات] <sup>(٢)</sup>.

[أما الملك خُدَابِنَدَهُ الَّذِي أَلْفَ ابْنَ الْمَطَهِرَ كِتَابَهُ «مِنْهَاجُ الْكَرَامَةِ» مِنْ أَجْلِهِ فَهُوَ أَحَدُ مُلُوكِ الدُّولَةِ الْإِلْخَانِيَّةِ وَمِنْ أَحْفَادِ جِنْكِيزِخَانِ وَاسْمُهُ الْجَايِتُو (أو أُولْجَايِتُو) خُدَابِنَدَهُ غِيَاثُ الدِّينِ مُحَمَّدُ بْنُ أَرْغُونَ بْنُ أَبْغَا بْنُ هُولَاكُو بْنُ طَلْوَ بْنُ جِنْكِيزِخَانِ. وَقَدْ تَوَلَّ أَخُوهُ الْمَلِكُ غَازَانُ (أو قَازَانُ) الْحُكْمَ سَنَةَ ٦٩٤ وَوَلَاهُ حُكْمُ

(١) مِنْهَاجُ السَّنَةِ (١/٤ - ٨).

(٢) مُقْدِمَةُ كِتَابِ «مِنْهَاجُ السَّنَةِ» ص٨٩.

خراسان، وكان غازان ميالاً لأهل السنة (ولابن تيمية عدة وقائع معه) واستمر حكمه مدة ثمان سنين وعشرة أشهر إلى أن توفي في شوال سنة ٧٠٣، وتولى بعده أخوه خدابنده في شهر ذي الحجة من نفس العام. وقد استمر خدابنده بعض الوقت مقيماً على السنة إلى أن كانت سنة ٧٠٩ حينما انتقل إلى مذهب الشيعة<sup>(١)</sup> بسبب الرافضي (ابن المطهر) الذي ألف له كتاب: «منهاج الكرامة» ودعاه فيه إلى اعتناق مذهب الرافضة بعد أن حسن له وقبح صورة مذهب أهل السنة في عينه.

وكتاب «منهاج الكرامة» يتحدث فيه الرافضي عن مسألة الإمامة التي يقول عنها بأنها [أهم المطالب في أحكام الدين، وأشرف مسائل المسلمين] ويلخص لنا الرافضي كتابه أو رسالته في هذه المسألة بقوله: [وسميتها «منهاج الكرامة في معرفة الإمامة» ورتبتها على فصول:

الفصل الأول: في نقل المذاهب في هذه المسألة.

الفصل الثاني: في أن مذهب الإمامية واجب الاتباع.

الفصل الثالث: في الأدلة على إمامية علي رضي الله عنه بعد

رسول الله ﷺ.

الفصل الرابع: في الإثنى عشر.

(١) المصدر السابق، ص ٩٦.

**الفصل الخامس: في إبطال خلافة أبي بكر وعمر وعثمان** [١].<sup>(١)</sup>

قلت: هذا بإجمال فصول الكتاب المردود عليه، فهو قد حدد هدفه من تأليفه، وهو تقرير إمامية علي - رضي الله عنه - بعد الرسول ﷺ، والطعن في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان - رضي الله عنهم - وغيرهم من الصحابة.

وفي سبيل هذا الهدف الباطل الذي أقام عليه رسالته غالباً فاحشاً في علي - رضي الله عنه - فصوّره في صورة غير التي نعرف من سيرته، وعظمّه على غيره من الصحابة - بل والرسول ﷺ!! - فجعل الأحداث تدور من حوله، فهو صانعها، وهو بطلها الوحيد.

وأقذع في تصويره - رضي الله عنه - وأهل البيت في صورة المظلومين، الذين قد هضم الصحابة حقوقهم، وأما الصحابة الآخرين فقد صغر مواقفهم، ونال منهم، وجعلهم في صورة الطالمين الذين انتهكوا حق علي وأهل البيت، وتقنن - في سبيل هذا الهدف - في توزيع التهم عليهم.

فعلي - رضي الله عنه - عنده هو الإمام المعصوم، وهو أفضل البشر بعد الرسول ﷺ، وهو أزهد الناس، وأعبدهم، وأعلمهم في جميع العلوم! وأشجعهم، وأنه يعلم الغيب! وكان

(١) نقاً عن منهاج السنة (١ / ٧٤ - ٧٥)

مستجاب الدعاء، وأن الشمس قد رُدّت له! ونزلت في شأنه آيات كثيرة، وفضله الرسول ﷺ في أحاديث كثيرة، وكانت له كرامات عظيمة... إلخ.

وأما أبو بكر - رضي الله عنه - فهو عند الرافضي قد اغتصب الخلافة من علي، وظلم فاطمة حقها، وأنه لا علم عنده، وهو لا يقيم الحدود على رعيته!... إلى آخر تهم الرافضي لأبي بكر - رضي الله عنه - التي فندتها شيخ الإسلام في كتابه.

وهكذا صنع الرافضي مع عمر ومع عثمان ومع معاوية ومع طلحة والزبير - رضي الله عنهم أجمعين -.

فهو قد أخفى فضائلهم واحتلّت لكل واحدٍ منهم تهمة باطلة ليشوّه صورته أمام الناس.

هذا ملخص ما احتواه هذا الكتاب الأثم الذي جاءته جنود شيخ الإسلام من كل مكان: من فوقه، ومن أسفل منه، حتى جعله حصيناً خامداً كأن لم يغن بالأمس، فذبَّ بحماس عن أعراض أكرم الخلق بعد الرسل، ونفَى غلو الرافضة في علي، وبينَ المنهج الحق في جميع المسائل التي تعرض لها الرافضي.

ومما يأسف له المسلم أن هذا الكتاب العظيم لشيخ الإسلام - رحمه الله - الذي أصبح مرجعاً لكل طالب علم بعده يريد أن ينقض شبهات الروافض لم يُعجب بعض من يدعون العلم، ورأوا أنه كان الأولى أن لا يؤلفه شيخ الإسلام!

ومن هؤلاء: السبكي الذي كان خصماً من خصوم شيخ الإسلام، حيث يقول في قصيده حول الروافض وكتاب «منهاج السنة»:

إن الروافض قوم لا خلاق لهم  
من أجهل الناس في علمٍ وأكذبه  
والناس في غيبة عن رد إفکهم

لهُجنة الرفض واستقباح مذهبه<sup>(١)</sup>

فهو يرى أنه لا داعي للرد عليهم لافتضاح مذهبهم، وهذا سوء فهمٍ وجهلٍ من السبكي لأن شبه الروافض وأكاذيبهم إذا كانت مفضوحة عند العلماء الذين يخبرون مذهبهم الباطل، فإنها قد تروج على عامة المسلمين من عليه القوم وأسافلهم ممن لا علم عنده برد شبهاتهم، فيتأثر بأقوالهم، وقد ينصر مذهبهم كما فعل الملك (خداينده) الذي ألف له ابن المطهر كتابه. وتخيل لو كان عند هذا الملك علم بباطلهم كما وضّحها شيخ الإسلام؛ هل كان سيترفض؟

قلت: وكأني بالحسد قد ملأ قلب السبكي حتى قال قوله السابقة، لأن الله قد أدّخر هذا العمل العظيم لشيخ الإسلام ابن تيمية، ولم يكتبه لغيره.

(١) انظر هذه القصيدة والرد عليها في كتاب «الحمية الإسلامية في الانتصار لمذهب ابن تيمية» تحقيق: صلاح الدين مقبول.

وقولة السبكي هذه أغضبت أحد علماء السنة (يوسف السرّيري) فرد على قصيده السابقة بقصيدة أجمل منها جاء فيها:

وَقَعَتْ فِي الشِّيخِ إِذْ رَدَ الرَّوَافِضَ فِي  
قَعْرِ الْحَضِيْضِ وَكَانُوا فَوْقَ مَرْقَبِهِ

أَوْهَمْتَنَا فِيْكَ رَفْضًا فِي كَلَامِكَ وَالْ  
إِنْسَانَ قَدْ يُتَلِّى مِنْ تَحْتِ مَذْرِبِهِ<sup>(١)</sup>

فهو يقول للسبكي بأنك أوهمنا بأنك رافضي لأنك تدافع  
عن الروافض وترى عدم الرد على مذهبهم.

والصحيح أن السبكي ليس برافضي، ولكنه العداء والحسد  
لشيخ الإسلام.

قلت: ومن هؤلاء الذين لم يروا أهمية لرد شيخ الإسلام  
على الروافض: الصفدي، الذي لقي شيخ الإسلام عدة مرات،  
وكان شيخ الإسلام يحثه على ملازمة التلمذ على يديه ليستفيد،  
ولكن غلبه حبُّ الأدب، فصرفه الله عن العلم.

يقول الصفدي في كتابه: «أعيان العصر» عن شيخ الإسلام:

«وضيع الزمان في رده على النصارى والرافضة ومن عاند  
الدين أو ناقضه، ولو تصدّى لشرح البخاري أو لتفسير القرآن  
العظيم لقلد أعناق أهل العلوم بدر كلامه النظيم»<sup>(٢)</sup>.

(١) المصدر السابق، ص ٨٩.

(٢) نقلًا عن: شيخ الإسلام ابن تيمية: سيرته وأخباره عند المؤرخين، لصلاح

قلت: لم يضيع شيخ الإسلام زمانه، بل أفاد الأمة ببرودده تلك وجعلها مرجعاً لمن بعده ممن أراد نقض شبكات الأعداء، وأما التفسير وشرح البخاري فقد تتابع عليها علماء الإسلام بما يُعني الأمة أن تنصرف (جميع) جهود علمائها إليها، ومن تأمل كتب وفتاوي شيخ الإسلام يعلم أن له حظاً وافراً من ذلك - أيضاً -

أخيراً: ما أجمل قول الأستاذ محمد كرد علي - رحمه الله - في شيخ الإسلام:

[ولو لم يكن له إلا «منهاج السنة» لكانه على الأيام فخراً لا يبلى؛ ففيه مثال من علمه وقوه حجته، ومعرفته بالملل والنحل، وإذا قلنا: إنه لم يُؤلَف نظيره في الرد على المخالفين لأهل السنة لصدقنا كُلُّ منصفٍ من أهل القبلة]<sup>(١)</sup>.

= الدين المنجد، ص ٥١.

(١) ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية، لمحمد كرد علي، ص ١٥.

## المتھمون

لشيخ الإسلام بتنقصه على - رضي الله عنه -  
والانحراف عنه



لقد حاولت أن أذكر في هذا المبحث أبرز المتهمين لشيخ الإسلام بتلك الفرية، ممن عثرت على أقوالهم، مع توثيقها من كتبهم أو من كتب الناقلين عنهم، وقد اتضح لي أنهم على نوعين:

الأول: أناس لم يفهموا مقاصد شيخ الإسلام من عباراته التي ذكرها في كتابه «منهاج السنة» والتي ظنوا أن فيها تنقصاً لعلي - رضي الله عنه -، وأذاهم لهذا عجلتهم في الحكم دون تروٍ، ولا مراجعة لأقوال شيخ الإسلام الصريحة في نفي ذلك عن نفسه، إضافة إلى عدم إدراكتهم لعمق مذهب الشيخ في رده لأكاذيب الروافض، فلهذا زلوا هذه الزلة العظيمة. وخير مثال لهؤلاء: الحافظ ابن حجر العسقلاني - عفا الله عنه -.

الثاني: أناس قد أشربت قلوبهم مختلف أنواع البدع، فطارت قلوبهم فرحاً عندما عثروا على تلك العبارات التي ظنوها تنقصاً لعلي - رضي الله عنه -، فأذاعوا بها شرقاً وغرباً قاصدين بذلك ذم شيخ الإسلام والتفير منه ومن كتبه وآرائه التي تختلف مشربهم.

وخير مثال لهؤلاء: ابن حجر الهيثمي، والكتوري، والغماري، والسفاق، والجشبي، وغيرهم - كما سيأتي -.

## المتهمون وأقوالهم

١ - فمنهم العلامة الحافظ ابن حجر العسقلاني - رحمه الله - الذي جرأت كلماته السفهاء على شيخ الإسلام، واتخذوها متکاً للتطاول على مقامه - رحمه الله - وسهولة كيل التهم له بتنقص علي - رضي الله عنه - ما دام الحافظ - رحمه الله - قد ألمح إلى ذلك ومهّد لهم الطريق بكلماته في شيخ الإسلام.

ونحن نعلم أن الحافظ - رحمه الله - هو من يقدرون شيخ الإسلام، ويثنون عليه، ويعرفون فضله.

قال العلامة محمود شكري الألوسي : [إن للحافظ ابن حجر العسقلاني موالاته ومحبته للشيخ ابن تيمية مما لا ينكره إلا جاهل ، وقد تلقى العلم عن تلامذة الشيخ وأصحابه وانتفع بكتبه، وقرأ كثيراً منها درساً ، وهذا هو اللائق به وبأمثاله من أهل الفضل والعلم ، وقد قيل : إنما يعرف ذا الفضل ذووه]<sup>(١)</sup>.

قلت : ومن ذلك قول الحافظ : [ ولو لم يكن للشيخ تقي الدين من المناقب إلا تلميذه الشهير الشيخ شمس الدين ابن قيم الجوزية صاحب التصانيف النافعة السارة ، التي انتفع بها الموافق والمخالف : لكان غاية في الدلالة على عظيم منزلته ، فكيف وقد

(١) غاية الأماني في الرد على النبهاني (١/٣٣٨، ٣٤٩ - ٣٥٠).

شهد له بالتقدم في العلوم والتميز في المنطق والمفهوم أئمة عصره من الشافعية وغيرهم فضلاً عن الحنابلة<sup>(١)</sup>.

أما كلام الحافظ في شيخ الإسلام حول موضوع تنقص علي - رضي الله عنه - فهو اجتهاد خاطئ من الحافظ تعجل في إطلاقه لعدم فهمه مقاصد شيخ الإسلام.

ومن ذلك قوله في لسان الميزان<sup>(٢)</sup> في ترجمة الرافضي الذي رد عليه شيخ الإسلام:

[صنف كتاباً في فضائل علي - رضي الله عنه - نقضه الشيخ تقى الدين ابن تيمية في كتاب كبير، وقد أشار الشيخ تقى الدين السبكي إلى ذلك في أبياته المشهورة، حيث قال: وابن المطهر لم تظهر خلائقه . . . .].

قال ابن حجر: [طالعت الرد المذكور فوجده كما قال السبكي في الاستيفاء، لكن وجدته كثير التحامل إلى الغاية في رد الأحاديث التي يوردها ابن المطهر، وإن كان معظم ذلك من الموضوعات الواهيات، لكنه رد في رده كثيراً من الأحاديث الجياد التي لم يستحضر حالة التصنيف مظانها، لأنه كان لاتساعه في الحفظ يتكل على ما في صدره، والإنسان عالم للنسوان، وكم

(١) تقرير للحافظ ابن حجر على الرد الواфер، تحقيق: محمد الشيباني، ص ١٥.

(٢) (٦/٣١٩ - ٣٢٠).

من مبالغة لتوهين كلام الرافضي أدته أحياناً إلى تنقيص علي رضي الله عنه].

وقال - أيضاً - في ترجمة الرافضي في كتابه: (الدرر الكامنة)<sup>(١)</sup>: [له كتاب في الإمامة رد عليه فيه ابن تيمية بالكتاب المشهور المسمى بالرد على الرافضي، وقد أطنب فيه وأسهب، وأجاد في الرد، إلا أنه تحامل في مواضع عديدة، ورد أحاديث موجودة وإن كانت ضعيفة بأنها مختلقة].

وقال في الدرر الكامنة في ترجمة ابن تيمية: [وكان يتكلّم على المنبر على طريقة المفسرين مع الفقه والحديث، فيورد في ساعة من الكتاب والسنة واللغة والنظر ما لا يقدر أحد على أن يورده في عدة مجالس، كأن هذه العلوم بين عينيه فأخذ<sup>(٢)</sup> منها ما يشاء ويندر، ومن ثم نسب أصحابه إلى الغلو فيه، واقتضى له ذلك العجب بنفسه حتى زهى على أبناء جنسه، واستشعر أنه مجتهد، فصار يرد على صغير العلماء وكبيرهم، قعويمهم<sup>(٣)</sup> وحديثهم، حتى انتهى إلى عمر فخطأه في شيء، فبلغ الشيخ إبراهيم الرقى فأنكر عليه، فذهب إليه واعتذر واستغفر، وقال في حق علي: أخطأ في سبعة عشر شيئاً ثم خالف فيها نص الكتاب، منها اعتداد المتوفى

(١) (٧١/٢).

(٢) لعلها (فأخذ).

(٣) لعلها (قد يهم).

عنها زوجها أطول الأجلين<sup>(١)</sup>.

وقال ابن حجر - أيضاً - :

[منهم من ينسبه إلى النفاق لقوله في علي ما تقدم، ولقوله: إنه كان مخدولاً حيث ما توجه، وأنه حاول الخلافة مراراً فلم ينلها، إنما قاتل للرياسة لا للديانة، ولقوله: إنه كان يحب الرياسة، وإن عثمان كان يحب المال، ولقوله: أبو بكر أسلم شيئاً يدرى ما يقول وعلي أسلم صبياً، والصبي لا يصح إسلامه على قول، وبكلامه في قصة خطبة بنت أبي جهل، ومات مانسبها<sup>(٢)</sup> من الثناء على...<sup>(٣)</sup> قصة أبي العاص ابن الربيع، وما يؤخذ من مفهومها، فإنه شنع في ذلك، فألزموه بالنفاق، لقوله عليه السلام: «ولا يبغضك إلا منافق»<sup>(٤)</sup>.

٢ - ومنهم: ابن حجر الهيثمي الذي قال في فتاواه  
الحديثية:

[ابن تيمية عبد خذله الله تعالى وأصله وأعماه وأصمّه وأذله وبذلك صرّح الأئمّة الذين بينوا فساد أحواله وكذب أقواله، ومن أراد ذلك فعليه بمطالعة كلام الإمام المجتهد المتفق على إمامته

(١) الدرر الكامنة (١/١٥٣ - ١٥٥).

(٢) لعلها (ما نسيها).

(٣) بياض في أصل المطبوع.

(٤) الدرر الكامنة (١/١٥٥).

وجلالته وبلغه مرتبة الاجتهد أبي الحسن السبكي وولده التاج والشيخ الإمام العز بن جماعة وأهل عصرهم وغيرهم من الشافعية والمالكية والحنفية.

ولم يقصر اعتراضه على متأخري الصوفية بل اعترض على مثل عمر بن الخطاب وعليّ بن أبي طالب رضي الله تعالى عنهمَا، والحاصل أن لا يقام لكلامه وزن، بل يُرمى في كل وعر وحزن ويُعتقد فيه أنه مبتدع ضال ومضلٌ جاهل غال، وأجارنا من مثل طريقه وعقيدته].

قال: [ولا زال يتبع الأكابر حتى تمالأ عليه أهل عصره ففسقه وبدعوه، بل كفّرَه كثير منهم، وقد كتب إليه بعض أجلاء عصره علمًا ومعرفة سنة خمس وسبعيناً:

من فلان إلى الشيخ الكبير العالم إمام أهل عصره - بزعمه -  
أما بعد، فإنّا أحبيناك في الله زماناً، وأعرضنا عما يُقال فيك  
إعراض الفضل إحساناً، إلى أن ظهر لنا خلاف موجبات المحجة  
بحكم ما يقتضيه العقل والحسن، وهل يشك في الليل عاقل إذا  
غابت الشمس؟ وإنك أظهرت إنك قائم بالأمر بالمعروف والنهي  
عن المنكر، والله تعالى أعلم بقصدك ونيتك، ولكن الإخلاص مع  
العمل يتتج ظهور القبول، وما رأينا آل أمرك إلا إلى هتك الأستار  
والأعراض باتباع من لا يُوثق بقوله من أهل الأهواء والأغراض،  
 فهو سائر زمانه يسب الأوصاف والذوات ولم يقنع بسب الأحياء  
حتى حكم بتكفير الأموات.

ولم يكفيه التعرض على من تأخر من صالحـي السلف حتى تدعـى إلى الصدر الأول ومن له أعلى المراتـب في الفضـل، فـيا ويـح من هـؤلاء خـصـمـاؤـه يوم الـقيـامـة، وـهـيـهـات أـن لا يـنـالـهـ غـضـبـ وـأـنـىـ لهـ بالـسـلـامـةـ.

وـذـكـرـ سـامـعـهـ مـنـهـ تـخـطـئـةـ الـخـلـيـفـتـيـنـ عـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ وـعـلـيـ بـنـ أـبـيـ طـالـبـ، وـقـدـ تـقـدـمـ، ثـمـ قـالـ: فـيـاـ لـيـتـ شـعـرـيـ مـنـ أـيـنـ يـحـصـلـ لـكـ الـصـوـابـ إـذـاـ أـخـطـأـ عـلـيـ بـزـعـمـكـ كـرـمـ اللهـ وـجـهـ وـعـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ؟ وـالـآنـ قـدـ بـلـغـ هـذـاـ الـحـالـ إـلـىـ مـنـتـهـاـ وـالـأـمـرـ إـلـىـ مـقـضـاهـ وـلـاـ يـنـفـعـنـيـ إـلـاـ الـقـيـامـ فـيـ أـمـرـكـ وـدـفـعـ شـرـكـ، لـأـنـكـ قـدـ أـفـرـطـتـ فـيـ الـغـيـرـ وـوـصـلـ أـذـاكـ إـلـىـ كـلـ مـيـتـ وـحـيـ، وـتـلـزـمـنـيـ الـغـيـرـ شـرـعـاـ اللهـ تـعـالـىـ وـلـرـسـوـلـهـ، وـيـلـزـمـ ذـلـكـ جـمـيـعـ الـمـؤـمـنـيـنـ وـسـائـرـ عـبـادـ اللهـ الـمـسـلـمـيـنـ، بـحـكـمـ مـاـ يـقـولـهـ الـعـلـمـاءـ، وـهـمـ أـهـلـ الـشـرـعـ، وـأـرـبـابـ الـسـيفـ الـذـيـ بـهـمـ الـوـصـلـ وـالـقـطـعـ، إـلـىـ أـنـ يـحـصـلـ مـنـكـ الـكـفـ عنـ أـعـرـاضـ الـصـالـحـيـنـ رـضـيـ اللهـ عـنـهـمـ أـجـمـعـيـنـ<sup>(١)</sup>.

قلـتـ: قـالـ صـاحـبـ كـتـابـ (جـلـاءـ الـعـيـنـيـنـ): السـيدـ نـعـمـانـ الـأـلـوـسـيـ بـعـدـ نـقـلـهـ لـهـذـاـ الـكـلـامـ:

[كـانـ يـنـبـغـيـ مـنـ اـبـنـ حـجـرـ<sup>(٢)</sup> أـنـ يـعـزـوـ هـذـاـ الـكـلـامـ إـلـىـ الـكـتـابـ الـذـيـ نـقـلـهـ مـنـهـ، وـنـسـبـهـ إـلـىـ اـبـنـ تـيمـيـةـ].

(١) الفتـاوـيـ الـحـدـيـثـيـةـ، صـ ١١٤ـ.

(٢) أـيـ الـهـيـثـمـيـ.

وقال أيضاً: [إن ما نسبه الشيخ ابن حجر إلى شيخ الإسلام من سوء الاعتقاد في أكابر الصحابة الكرام لا أصل له]<sup>(١)</sup>.

٣ - ومن المتهمين لشيخ الإسلام بأنه منحرف عن علي المدعو زايد الكوثري أحد رؤوس المبتدعة في هذا القرن والذي سحر كل تأليفه وتعليقاته على الكتب في النيل من علماء السلف ممن لم يوافق مشربه البدعي.

يقول هذا الكوثري راداً على شيخ الإسلام تضعييفه حديث (رد الشمس لعلي - رضي الله عنه) دون اعتبار لتصحيح الطحاوي له:

[فتراء يحكم عليه هذا الحكم القاسي لأنه صحيح حديث رد الشمس لعلي كرم الله وجهه، فيكون الاعتراف بصححة هذا الحديث ينافي انحرافه عن علي رضي الله عنه، وتبدو على كلامه آثار بغضه علي عليه السلام في كل خطوة من خطوات تحدثه عنه]<sup>(٢)</sup>.

ويقول في كتابه «الإشفاق»:

[ولولا شدة ابن تيمية في رده على ابن المظفر في منهاجه، إلى أن بلغ به الأمر أن يتعرض لعلي بن أبي طالب كرم الله وجهه على الوجه الذي تراه في أوائل الجزء الثالث منه، بطريق يأباه كثير

(١) جلاء العينين، ص ٨١.

(٢) الحاوي في سيرة الطحاوي، ص ٢٦.

من أفحاح الخوارج!! مع توهين الأحاديث الجيدة في هذا السبيل - لما قامت دولة الغلاة من الشيعة في بلاد الفرس وال العراق وشرق الآسيا (كذا) الصغرى وأذربيجان من عهد الملك المغولي «خداينده». وابن المطهر الحلي لما وصل إليه كتاب ابن تيمية هذا، قال: كنت أجاوبه لو كان يفهم كلامي، ولكن جوابي يكون بالفعل، حتى سعى سعياً إلى أن تتمكن من قلب الدولة السنوية من تلك الأقطار، إلى دولة غالبة في التشيع يحمل «خداينده» الملك الشعوب على التمذهب بمذهب ابن المطهر، ولم يزل الغلو في التشيع في تلك البلاد منذ عمل ابن تيمية هذا، ولو كان يسعى بحكمة لما بعده شقة الخلاف بين الإخوان المسلمين على الوجه الذي تراه<sup>(١)</sup>.

قلت: قال الشيخ محمد بهجة البيطار راداً هذا الاتهام عن شيخ الإسلام:

[أقول: كلامه هذا الصريح في أن الإمام ابن تيمية هو الذي أثار ثائرة الشيعة بتعصبه عليهم، وطعنه فيهم، وتنقيصه علياً عليه السلام بما يأبى مثله الخوارج!! وأنه هو الذي حمل ابن المطهر على هذا الغلو في التشيع والسعى في نشر المذهب من عهد الملك المغولي «خداينده» الذي تشيع وقلب دولته شيعية بسعى ابن المطهر الحلي هذا، وأن منهج السنة النبوية في نقض كلام

الشيعة والقدرية لشيخ الإسلام هو الذي زاد النار ضراماً. إلخ.  
سبحان الله!! ما أجرأ هذا الرجل على تشويه الحقائق  
وإفساد التاريخ، فهو من زين له سوء عمله فرآه حسناً، وإليك  
الجواب عن الكذب الصريح:

١ - إن شيخ الإسلام ابن تيمية لم يمؤلف كتابه «منهاج السنة النبوية» ابتداءً، ولكنه ألفه ردأً على كتاب الحلي الشيعي الذي سماه «منهاج الكرامة» وقد قال رحمة الله في مقدمة كتابه: «أما بعد فإنه أحضر إلى طائفة من أهل السنة والجماعة كتاباً صنفه بعض شيوخ الراافضة في عصرنا منافقاً لهذه البضاعة، يدعوه إلى مذهب الراافضة الإمامية من أمكنه دعوته من ولاة الأمور وغيرهم (إلى أن قال) وذكر من أحضر هذا الكتاب بأنه من أعظم الأسباب في تقرير مذهبهم عند من مال إليهم من الملوك وغيرهم، وقد صنفه للملك المعروف الذي سماه «خداينده»، وطلبوها مني بيان ما في هذا الكتاب من الضلال وباطل الخطاب». اهـ.

فأنت ترى أن كتاب منهاج السنة النبوية قد كتب ردأً لاعتذار من اعتذر على أهل السنة وتهجم عليهم، وطعن في دينهم، وأن شيخ الإسلام قد أحضر إليه كتاب الشيعي ولم يكن رآه، وطلب منه أهل السنة والجماعة رد مفترياته على أهل السنة وهو شيخهم؛ بل شيخ الإسلام، ومن أولى منه ببيان الحق وأقدر منه عليه؟

٢ - إن الملك المغولي «خداينده» قد ترَّضَّ أو تشيع على يد ابن المطهر الحلي قبل صدور رد شيخ الإسلام عليه كما هو

ظاهر من كلامه.

٣- إن أقصى ما في كلام شيخ الإسلام هو الدعوة إلى الاعتدال في الأقوال والأعمال، وتحقيق غلو الغالين في العقائد، وتقليل ظل عصبيات أهل البدع والأهواء، ودفع أكاذيبهم وأباطيلهم، والغرض من ذلك كله تنوير العقول، وتقريب القلوب، وتطهيرها مما تراكم عليها من أوضار الباطل، وأوغار الحقد، وإزالة ما استحکم فيها من جفوة وقسوة.

وهذه نبذة صغيرة من كلام شيخ الإسلام مصدقة لما ذكرناه.

قال رحمة الله: «وأما الرافضي فإذا قدح في معاوية بأنه كان باعياً ظالماً، قال له الناصبي: وعلي أيضاً كان باعياً ظالماً لما قاتل المسلمين على إمارته وبدأهم بالقتال، وصال عليهم وسفك دماء الأمة بغير فائدة لا في دينهم ولا في دنياهم، وكان السيف مسلولاً في خلافته على أهل الملة، كفوفاً عن الكفار - إلى أن قال - فالخوارج والمروانية وكثير من المعتزلة وغيرهم يقدحون في علي (رضي الله عنه) وكلهم مخطئون في ذلك ضالون مبتدعون» اهـ.

فأنت ترى شيخ الإسلام يحكى كلام الروافض والناصبه والخوارج، ولكنه لا يحكم على فريق، بل يحكم بأنهم مخطئون مبتدعة ضالون، خلافاً لما يزعمه الكوثري، المقلد الغبي، من انتهاص مقام الإمام علي، مما أضيع البرهان عند المقلد!

٤ - وأوضح وأوضح مما تقدم أن هذا المعتمدي على التاريخ، دعواه أن ابن تيمية هو سبب الغلو في التشيع، وبسط سلطانه في الأرض، ويوهم كلامه أو يفهم أن السلطان «خدابنده» قد ترَّضَ ونشر مذهب ابن المطهر بسبب ابن تيمية، وتحامله على الشيعة في منهاج السنة النبوية.

وقال<sup>(١)</sup> : وابن المطهر الحلي لما وصل إليه كتاب ابن تيمية هذا، قال: كنت أجاوبه لو كان يفهم كلامي، ولكن جوابي يكون بالفعل حتى سعى سعياً إلى أن تتمكن من قلب الدولة السنوية من تلك الأقطار إلى دولة غالبة في التشيع يحمل «خدابنده» الملك الشعوب على التمذهب بمذهب ابن المطهر، ولم يزل الغلو في التشيع متغلغاً في تلك البلاد منذ عمل ابن تيمية هذا. اهـ.

ونحن ننقل لك بعد هذا الكلام ما ذكره الشيعة الإمامية أنفسهم في سبب ترْفُضَ الملك «خدابنده» ليعلم مبلغ هذا الرجل من تحريف التاريخ وقلب الحقائق الواقعية بكل وقاحة وصفاقه، ونسجل عليه حقده وتعصبه على رجال الإسلام العظام، وافتراءه عليهم الكذب الصريح.

جاء في كتاب «روضات الجنات في تراجم الشيعة» تأليف ميرزا محمد باقر الموسوي الخوانساري الميلاد، والأصفهاني الموطن والمهاد - في ترجمة الحسن بن المطهر الحلي ما نصه:

(١) أي الكوثري.

ثم نقل عن كتاب شرح مولانا التقى المجلس علي الفقيه نقلأً عن جماعة من الأصحاب أن الشاه «خداينده» المذكور غضب يوماً على امرأته فقال لها: أنت طالق ثلاثة، ثم ندم وجمع العلماء فقالوا: لابد من المحلل فقال: عندكم في كل مسألة أقاويل مختلفة، أو ليس لكم هنا اختلاف؟ فقالوا: لا، فقال: أحد وزرائه: إن عالماً بالحلة وهو يقول ببطلان الطلاق، فبعث كتابه إلى العلامة وأحضره - وهنا أطال في وصف اجتماعه بعلماء السنة ومناظرته لهم، بما يضحك الشكلي ويشبه كلام الصبيان ثم قال: وعلى أي حال فالطلاق الذي أوقعه الملك باطل، لأنه لم يتحقق شروطه، ومنه العدلان، فهل قال الملك بمحضرهما؟ قال: لا. ثم شرع في البحث مع العلماء حتى أرzmهم جميعاً فتشيع الملك، وبعث إلى البلاد والأقاليم حتى يخطبوا بالأئمة الإثنى عشر، ويضربوا السكك على أسمائهم، وينفقوها على أطراف المساجد، والمشاهد! منهم (ثم قال): والذي في أصفهان موجود الآن في الجامع القديم الذي كتب زمانه ثلاثة مواضع منه، وكذا في معبدية - مكور لنجان، ومعبد الشيخ نور الدين النطري من الفرقاء، وكذا على منارة دار السيادة التي تممها هذا السلطان من بعد ما أحدثه أخوه غازان. اهـ.

(ثم قال): وهذه اليد العظمى والمنة الكبرى التي له على أهل الحق مما لم ينكره أحد من المخالفين والموافقين، حتى أنه في بعض توارييخ العامة (أي أهل السنة) رأيت التعبير عن هذه

الحكاية بمثل هذه الصورة. ومن سوانح سنة سبع وسبعمائة، أظهر «خداينده» شعار التشيع بإضلال ابن المطهر. اهـ.

أعلمت الآن أيها القاريء الكريم السبب الذي من أجله ترفض هذا الجاهل الأعمامي المغولي وأنه مسألة شخصية، لا دخل فيها لشيخ الإسلام ابن تيمية، ولا لكتاب منهاج السنة النبوية، وهو كونه طلاق زوجته ثلثاً وهو غضبان، واستفتى أمثال الكوثري من علماء عصره فأفتوه بال محلل، وهو الذي سماه الرسول ﷺ التيسُّ المستعار، وقال الملك لهم: عندكم في كل مسألة أفاوين مختلفة، أو ليس لكم هنا اختلاف؟ قالوا: لا، لابد من المحلل - أي الملعون بلسان الرسول ﷺ هو والمحلل له، فاستنکف الملك عن هذا التحليل الذي هو زنا صريح، ولو أخذوا بما كان عليه الطلاق الثلاث في عهده ﷺ وفي عهد صاحبيه، لخرجوا من جحر الضب الذي أوقعوا الملك معهم فيه، ولو اهتدى إلى شيخ الإسلام ابن تيمية لوجد لمسألته عنده حلاً نبوياً سنياً غير شيعي، ولكن الكوثري يلبس شيخ الإسلام ذنب غيره، فعليه ما يستحق من ربه، لماذا تسكت أيها الكوثري عنمن أخرجوا الملك فأخرجوه من بينهم، وتطعن في دين من يرده وقومه إلى حظيرة السنة؟

أكان بالله إثماً أن يؤلف ابن تيمية كتاب «منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدريّة»؟! ويرد به ضلالات ابن المطهر الحلي!

والكوثري السنّي فيما يزعم يتبحّح بقول الحلي الشيعي  
لإمام السنّة: كنت أجاوّبه لو كان يفهم كلامي!

وفي كتاب «روضات الجنات» في تراجم الشيعة الذي  
لخصنا عنه ما تقدم (ص ١٧١ - ١٧٤) نقاًلاً عن تذكرة الشيخ نور  
الدين علي بن عراق المصري - أنّ الشيخ تقى الدين بن تيمية الذي  
كان من جملة علماء السنّة معاصرًا للشيخ جمال الدين العلامة  
المذكور - منكراً عليه في الخفاء كثيراً - كتب إليه العلامة بهذه  
الأبيات:

لو كنت تعلم كل ما علم الورى  
طراً لصرت صديق كل العالم  
لكن جهلت فقلت إنّ جميع من  
يهوى خلاف هواك ليس بعال

فكتب الشيخ شمس الدين محمد بن محمد بن عبد الكريـم  
الموصلي في جوابه هذه القطعة وأرسلها إليه:

يا من يُمُوه في السؤال مُسفسطاً  
إنّ الذي أرزمـت ليس بلازمـ  
هذا رسول الله يعلم كل ما  
علمـوا وقد عادـه جـلـ العالمـ

وتـرى الكـوثـري يـنـوـه بـكـلـمـة ابنـ المـطـهـرـ الحـمـقـاءـ التـيـ أـخـذـهـاـ  
مـنـ شـعـرـهـ وـلـكـنـهـ لـمـ يـذـكـرـ جـوابـهـ السـدـيدـ لـبعـضـ عـلـمـاءـ السـنـةـ.

ويمكنك أن تقف مما أوردناه لك على دخيلته، وتعرف حقيقة نحلته وخيئته.

وجملة القول: أن هذا الرجل<sup>(١)</sup> لا يعتد بعقله ولا بنقله ولا بعلمه ولا بدينه. ومن يراجع تعليقاته يتحقق صدق ما قلناه فيه، على أَنَّا أوردنا شواهد منها دلت على سائلها وعرَّفنا حقيقة قائلها، فمن بقي له شك فيها فليرجع إليها، ليرى كيف أن التعصب يعمي ويصم، والله عليم بذات الصدور<sup>(٢)</sup>.

٤ - قلت: ومن المتهمين لشيخ الإسلام بالانحراف عن علي - رضي الله عنه - المدعو: عبدالله الغماري أحد مبتدعي زماننا الذي يقول في رده على الشيخ الألباني أثناء كلامه على حديث: «أمر رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بسد الأبواب الشارعة في المسجد وترك باب علي عليه السلام».

قال الغماري: [حديث صحيح، أخطأ ابن الجوزي بذكره في الموضوعات، ورد عليه الحافظ في القول المسدد، وابن تيمية لأنحرافه عن عليه السلام كما هو معلوم لم يكتبه حكم ابن الجوزي بوضعه فزاد من كيسه حكاية اتفاق المحدثين على وضعه]<sup>(٣)</sup>.

وقال الغماري - أيضاً - في موضع آخر من رسالته السابقة -

(١) أي الكوثري.

(٢) الكوثري وتعليقاته، ص ٣٤ - ٤٣.

(٣) الرسائل الغمارية، ص ١١٤. وجزء في الرد على الألباني، ص ٦٠.

متحدثاً عن الألباني - حفظه الله - :

[وحاله في هذا كحال ابن تيمية، تطاول على الناس فأكفر طائفة من العلماء، وبدع طائفة أخرى، ثم اعتنق هو بدعتين لا يوجد أقبح منهما: إحداهما: قوله بقدم العالم، وهي بيعة كفورية - والعياذ بالله تعالى - والأخرى: انحرافه عن علي عليه السلام، ولذلك وسمه علماء عصره بالتفاق، لقول النبي ﷺ: «لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق»<sup>(١)</sup>.

٥ - ومن المتهمين - أيضاً - المدعو حسن بن علي السقاف أحد المبتدعة المعاصرين<sup>(٢)</sup> الذي عوَّل على الغماري في هذا الاتهام الباطل فقال في كتابه: «التنبيه والرد على معتقد قدم العالم والحد» نقاً عن عبدالله بن الصديق الغماري من كتابه «الصريح السافر»: [وابن تيمية يحتج كثير من الناس بكلامه، ويسميه بعضهم (شيخ الإسلام)، وهو ناصبي عدو لعلي عليه السلام، واتهم فاطمة عليها السلام بأن فيها شعبة من التفاق]<sup>(٣)</sup>.

٦ - ومنهم صاحب كتاب «التفقيق الرباني في الرد على ابن تيمية الحرّاني»!! ومؤلفه كما على غلافه (لجماعة من العلماء)<sup>(٤)</sup>!

(١) المصدر السابق، ص ١٢٠ - ١٢١.

(٢) يعيش في الأردن، ولطلاب العلم ردود كثيرة عليه.

(٣) التنبيه والرد.. ، ص ٧.

(٤) وهو لرجل يُدعى (كمال الحوت) كما في «المقالات السننية في تبرئة شيخ الإسلام ابن تيمية» لعبد الرحمن دمشقية، ص ١٩٥.

يضع هذا الزائف عنواناً في صفحة (٨٥) يقول فيه: (افتراوه على الإمام علي) أي افتراء ابن تيمية على علي - رضي الله عنه -، ثم نقل تحته أقوال الحافظ ابن حجر السابقة، وشيئاً من أقوال شيخ الإسلام زاعماً الرد عليها!

٧ - ومن المتهمين لشيخ الإسلام بهذا الاتهام الشنيع: المدعو: عبد الله الجبشي<sup>(١)</sup> وذلك في قوله: [وابن تيمية هذا طعن في علي بن أبي طالب.

وقال: إن حروبه أضرت بالمسلمين]<sup>(٢)</sup>.

قلت: وقد رد عليه الشيخ عبد الرحمن دمشقية - حفظه الله - في كتابه: «المقالات السننية في تبرئة شيخ الإسلام ابن تيمية ورد مفتريات الفرق الجبشية».

٧ - ومن المتهمين لشيخ الإسلام بهذه التهمة: حسن المالكي! الذي اشتهر بين أهل العلم بمحبته للمخالفه والانفراد بأقوال شاذة يلقطها من كتب المبتدعة، ويشيرها عند أهل السنة، وليس هذا مقام ذكرها.

وقد سمعت هذا المالكي يقول في أحد المجالس بأن ابن تيمية [فيه شيء من النصب]

(١) أحد المبتدعة المعاصرين، يعيش في لبنان، يجمع بين الأشعريه والقبورية، رد عليه عبد الرحمن دمشقية في عدة كتب.

(٢) نقاً عن «المقالات السننية»، لعبد الرحمن دمشقية ص ٢٠٠.

وأما في كتبه - أي المالكي - فقد ألمح إلى هذه التهمة ولم يُصرّح، فمن ذلك قوله في كتابه «نحو إنقاذ التاريخ الإسلامي»: [أقول لكم - وبلا فخر - خذوا مني هذه الحقائق التي هي خلاصة دراسة استمرت أربع سنوات في كتب التاريخ، وهي: أن الكتب المفتقدة للتحقيق العلمي المتشدقة بمنهج أهل الحديث بالإضافة إلى ما سبق هي . . . . ثم ذكر مجموعة من الكتب التي ينبغي عدم اعتمادها - كما يزعم! - ثم قال في الحاشية؛ [كنت يومها قد ذكرت كتاب (منهاج السنة) لابن تيمية ضمن هذه الكتب التي تفتقد التحقيق! ويقللها المؤرخون بلا محاكمة للنصوص، وقد حذفت ذكره هنا مؤجلاً الحكم النهائي بعد دراسة الكتاب دراسة مستفيضة]<sup>(١)</sup>!]!

قلت: ونحن على شوق إلى رؤية هذه (الدراسة المستفيضة)  
لكتاب شيخ الإسلام!

ومن أقوال المالكي التي تلمح إلى هذه التهمة قوله في كتابه الآنف عن شيخ الإسلام: [وهو معروف ب الدفاع عن الخلفاء الثلاثة]<sup>(٢)</sup> وليس الأربعة! نعوذ بالله من الظلم والبهتان.

٩ - ومن قد يُعد من المتهمين لشيخ الإسلام - أيضاً - أم مالك الخالدي، وهي زوج حسن المالكي! فقد ألفت كتاباً

(١) نحو إنقاذ التاريخ الإسلامي، ص ٣٥.

(٢) ص ٢٦٧.

بعنوان: «البرهان الجلي في دفاع ابن تيمية عن خلافة علي رضي الله عنه» ألمحت إلى هذه التهمة بشيء من الحذر حيث أبهمت العبارة في أن لشيخ الإسلام أخطاء عدّة في كتابه: «منهج السنة»، وأن له أقوالاً متناقضة!... إلخ اتهامها الذي لم تذكر عليه أي مثال ليتبين مرادها بدلاً من هذه التعميمية والتعتقة! وإليك شيئاً من أقوالها، لعل أحداً من القراء يفهم ما لم أفهمه من هذا الغموض المطبق على حروفها:

تقول: [يوجد لابن تيمية أقوال فيها لبس واشتباه ويوجد له أخطاء صريحة وإن كانت يسيرة وقليلة]<sup>(١)</sup>.

وتقول: [يوجد لابن تيمية أقوال ظاهرها ينافق بعض ما أوردناه هنا فلعل ما أوردناه هو آخر ما كان عليه الشيخ لأنه الحق ومن عَرَفَ الحق يُستبعد أن ينحرف عنه]<sup>(٢)</sup>.

قلت: ولم توضح - هداها الله - هذه الأقوال المتناقضة لشيخ الإسلام، أو الأقوال التي فيها لبس واشتباه، وكان الواجب عليها ما دامت تعتقد أن ما تقوله هو الحق أن تصرح بهذه الانتقادات لشيخ الإسلام وترد عليها رداً علمياً، لا أن تطلق هذه العبارات والأقوال التي [فيها لبس واشتباه]!

هؤلاء هم أبرز المتهمين لشيخ الإسلام بهذا الاتهام وهم

(١) ص ٥٩.

(٢) ص ٥٩.

كما ترى من أفحاح أهل البدع - ما عدا ابن حجر العسقلاني - فلا يُستغرب منهم هذا الكذب والافتراء على شيخ الإسلام الذي هدم بدعهم وفضحهم على رؤوس الأشهاد، فلهذا توارثوا هذا العداء الدفين له على مر الأجيال، إلى أن يشاء الله.

وكما قلتُ سابقاً: لو كان المتهم للشيخ هؤلاء المبتدعة وحدهم لما أقمت لأقوالهم أي أهمية، لأننا قد تعودنا منهم الكثير من مثل هذه الافتراءات والتهم على علماء السلف، ولكن وقوف الحافظ ابن حجر في صفهم ولو بالتلبيح هو الذي دفعني لرد خطئه على شيخ الإسلام لكي لا يتسرّب دون علم إلى ناشئة المسلمين، أو يستغله أحد مرضى النفوس ممن في صدورهم إحن خفية على شيخ الإسلام لسبب من الأسباب الله أعلم به.

\* \* \*



**منهج شيخ الإسلام في:  
دفع شبهات الروافض**



علمنا أن شيخ الإسلام يواجه كتاباً قد ألهه رجل من طائفة جاهلة ظالمة قد عُرِفَ أفرادها بالكذب المخالق لا يفوقهم فيه أحد، فهذا الراضاي قد حشد أكاذيبه في هذا الكتاب من جهتين: من جهة الغلو في علي - رضي الله عنه - بشتى الأكاذيب والمواضيع، ومن جهة الطعن في الصحابة الآخرين - رضي الله عنهم - فصاحب هذا الكتاب مندفع بحماسة إلى تحرير مذهب الباطل بأي وسيلة، ولو كانت الافتراضات والأكاذيب.

وشيخ الإسلام أمام سيل جارف من الغلو المكذوب في علي - رضي الله عنه - وأمام حمّم متدافعه من الأكاذيب في سبيل الطعن في الصحابة - رضوان الله عليهم - فماذا يصنع؟

إن المتأمل لهذه الظروف التي عاشها شيخ الإسلام أمام هذا الكتاب يجد أن له خيارات:

**الخيار الأول:** وهو المشهور عند العلماء وأصحاب التأليف: هو أن يقوم شيخ الإسلام بدفع الطعون عن الصحابة ببيان كذبها وأنها مخالقة، فكلما رمى الراضاي بشبهة أو طعن على صحابي قام شيخ الإسلام بردها أو برده بكل اقتدار لينفيه عن هذا الصحابي. هذا هو الخيار الأول، وهو في ظني الخيار الذي كان الحافظ ابن حجر يريد لشيخ الإسلام أن يسلكه مع الراضاي.

وهو خيار جيد ومقبول لو كان الخصم غير الراضاي، أي لو كان الخصم من يحكمون في خلافاتهم إلى النقل الصحيح أو العقل الصريح، أما مع الراضاي فإن هذا الأسلوب لا يجدي، ولن

يكفَّ بأسه عن أعراض الصحابة، فإنك مهما أجدت في رد الشبهة أو الطعن فإنه لن يقنع بذلك أبداً - كما عُلِّمَ من طريقة القوم - ومهما أفتنت عقلك وجهدك في دفع أكاذيبه فإنه لن يألو جهداً في اختلاق غيرها من الأكاذيب.

إذاً فهذا الخيار الأول لن يثنى الرافضي عن هدفه من النيل من الصحابة - رضوان الله عليهم - .

نعم! هو سينفع أهل السنة، ولكنه لن يضر الروافض ولن يُسْكِنْهم.

ال الخيار الثاني: وهو الذي اختاره شيخ الإسلام لأنَّه يراه ذا مفعول فَعَالٌ في مواجهة أكاذيب الروافض وغلوهم المستطير، وهذا الخيار يرى أنَّ أجدى طريقة لكفُّ بأس الروافض هو مقابلة شبّهاتهم بشبهات خصومهم من الخوارج والتواصب، أي مقابلة هذا الطرف بذاك الطرف المقابل له، ليخرج من بينهما الرأي الصحيح الوسط.

فكلما قال الرافضي شبهة أو طعنًا في أحد الخلفاء الثلاثة - أبي بكر وعمر وعثمان - رضي الله عنهم - قابلها شيخ الإسلام بشبهة مشابهة للتواصب والخوارج في علي رضي الله عنه.

وهو لا يقصد بهذا تنقص علي - رضي الله عنه - والعياذ بالله، وإنما يقصد إحراج الروافض، وكفهم عن الاستمرار في تهجمهم على الصحابة، لأنَّه ما من شيءٍ من الطعون والتهم

سيثبتونه على واحدٍ من الصحابة إلا وسيثبت الخوارج والنواصب  
ممثلاً له في علي رضي الله عنه.

وهذا مما يُخرس ألسنة الروافض، لأنهم في النهاية  
سيضطرون إلى أن تضع حربهم على الصحابة أو زارها عندما يرون  
شبههم وأكاذيبهم تُقابل بما يناظرها في علي - رضي الله عنه -،  
فعندها سيُبادرُون إلى أن يختاروا السُّلْمَ وَعَدْ تَرْدِيدِ الشَّبَهَاتِ  
حافظاً على مكانة علي أن يمسسها أحد بسوء.

فهذه (حيلة) ذكية من شيخ الإسلام ضرب بها النواصب  
بالروافض ليس لهم من شرهم جميماً، وهذا ما لم يفهمه أو تجاهل  
عنه من بادر باتهامه بتلك التهمة الظالمة.

وشيخ الإسلام - أيضاً - يعلم أن الروافض والنواصب جمياً  
 أصحاب كذبٍ وغلوٍ، ولكنه يقابل غلو هؤلاء وكذبهم بغلو أولئك  
وكذبهم، ليُسْكِنَ الجميع ويُدفعهم عن الخوض في أعراض  
الصحابة.

فطريقة شيخ الإسلام أنه إذا رأى قوماً يغلون في شخص من  
الأشخاص، ويتنقصون من يكون مثله أو أفضل منه، أن يُقابل  
هؤلاء بمن يناظرهم في القول لكي يدفع الغلو عن الشخصين  
الفاضلين جمياً.

وهذا مما قد تقرر عند علماء السنة ولم يستنكروه.  
وأما أهل الباطل من الغلاة فإنهم يتهمون كل من لم يكن

على مثل غلوهم بأنه عدو لذاك الفاضل.

يقول العلامة المعلمي في كتابه «التنكيل»:

[ومن أوسع أودية الباطل الغلو في الأفاضل، ومن أمضى أسلحته أن يرمي الغالي كلَّ من يحاول رده إلى الحق ببعض أولئك الأفاضل ومعاداتهم، يرى بعض أهل العلم أن النصارى أولَ ما غلوا في عيسى عليه السلام كان الغلاة يرمون كل من أنكر عليهم بأنه يبغض عيسى ويحقره ونحو ذلك، فكان هذا من أعظم ما ساعد على انتشار الغلو، لأن بقایا أهل الحق كانوا يرون أنهم إذا أنكروا على الغلاة نُسبوا إلى ما هم أشد الناس كراهية له من بعض عيسى وتحقيره، ومقتهم الجمُور وأوذوا، فشبطهم هذا عن الانكار، وخلا الجو للشيطان، و قريب من هذا حال الغلاة الروافض وحال القبورين، وحال غلاة المقلدين]<sup>(١)</sup>.

قلت: وأما شيخ الإسلام فإنه لم يأبه لتلك الاتهامات التي يلمز بها أهل الباطل كل من لم يكن على طريقتهم في الغلو، وإنما كان - رحمة الله - ينزل كل إنسانٍ متزلته التي أنزله الله تعالى.

وكان كثيراً ما يُجري المقارنات بين الأشخاص الذين غلوا فيهم قوم، وجفا عنهم آخرون، فيصد غلو هؤلاء بجفاء أولئك، ويخرج من بينهما الرأي الصحيح في ذاك الشخص الفاضل.

فهذه الطريقة تميز بها شيخ الإسلام، ولم يستخدمها مع علي - رضي الله عنه - والخلفاء الثلاثة كما يعتقد أعداؤه، وإنما هي طريقة مطردة له رحمة الله في كل موقف مشابه.

فمن ذلك أنه - رحمة الله - عقد مقارنة بين ما ثبت لموسى من فضائل وما ثبت لعيسى - عليهما السلام -، قاصداً من ذلك الرد على النصارى الذين يغلون في عيسى عليه السلام ويحطون من قدر غيره من الأنبياء.

قال - رحمة الله -: [إِنَّهُ مَا مِنْ آيَةٍ جَاءَ بِهَا الْمَسِيحُ إِلَّا وَقَدْ جَاءَ مُوسَى بِأَعْظَمِ مِنْهَا، إِنَّ الْمَسِيحَ وَيَسُوسَ وَإِنْ كَانَ جَاءَ بِإِحْيَا الْمَوْتَىٰ، فَالْمَوْتَىٰ الَّذِينَ أَحْيَاهُمُ اللَّهُ عَلَىٰ يَدِ مُوسَى أَكْثَرُ كَالَّذِينَ قَالُوا: ﴿لَنُؤْمِنَنَا لَكَ حَقَّ نَرَىٰ اللَّهُ جَهَرَةً فَأَخْذَنَاكُمُ الْأَصْعَقَةُ﴾<sup>(١)</sup>] ثُمَّ أَحْيَاهُمُ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهِمْ، وَقَدْ جَاءَ بِإِحْيَا الْمَوْتَىٰ غَيْرَ وَاحِدٍ مِّنَ الْأَنْبِيَاءِ وَالنَّصَارَىٰ يَصْدِقُونَ بِذَلِكَ.

وأما جعل العصا حية فهذا أعظم من إحياء الميت، فإن الميت كانت فيه حياة فرُدِّت الحياة إلى محل كانت فيه الحياة. وأما جعل خشبة يابسة حيواناً تبتلع العصي والحبال فهذا أبلغ في القدرة وأقدر، فإن الله يحيي الموتى ولا يجعل الخشب حياة.

وأما إنزال المائدة من السماء فقد كان ينزل على عسكر موسى كل يوم من المحن والسلوى وينبع لهم من الحجر من الماء

(١) سورة البقرة، الآية: ٥٥.

ما هو أعظم من ذلك، فإن الحلو أو اللحم دائمًا هو أجل في نوعه وأعظم في قدره مما كان على المائدة من الزيتون والسمك وغيرهما، وذكرت له<sup>(١)</sup> نحوًا من ذلك مما تبين أن تخصيص المسيح بالاتحاد ودعوى الإلهية ليس له وجه، وإن سائر ما يذكر فيه إما أن يكون مشتركاً بينه وبين غيره من المخلوقات، وإما أن يكون مشتركاً بينه وبين غيره من الأنبياء والرسل، مع أن بعض الرسل كإبراهيم وموسى قد يكون أكمل في ذلك منه.

وأما خلقه من امرأة بلا رجل، فخلق حواء من رجل بلا امرأة أعجب من ذلك، فإنه خلق من بطن امرأة، وهذا معتاد، بخلاف الخلق من ضلع رجل، فإن هذا ليس بمعتاد، فما من أمر يذكر في المسيح ﷺ إلا وقد شركه فيه أو فيما هو أعظم منه غيره من بنى آدم<sup>(٢)</sup>.

قلت: إذاً فشيخ الإسلام عندما عقد هذه المقارنة بين موسى وعيسى - عليهما السلام - وما ثبت لهما من فضائل إنما يريد الرد على من يغلو في عيسى - عليه السلام - مستغلًا ما ثبت له من خصائص على حساب غيره من الأنبياء، فأراد شيخ الإسلام أن يوقف غلوه هذا ببيان أن ما ثبت لعيسى من خصائص فإنها ثابتة لغيره من الأنبياء، مثلها أو أعظم منها، فلماذا هذا الغلو؟

(١) أي لمحات.

(٢) مجموعة الرسائل والمسائل، ص ١٢٠ - ١٢١.

وهو بهذا الموقف يحفظ لكل أنبياء الله حقوقهم، ويدفع عنهم طعن الطاعنين وازدراء الشائين، ويصرف عنهم غلو الغالين، ولا يقول عاقل قط بأن صنيع شيخ الإسلام هذا فيه ازدراء وتنقص لعيسى - عليه السلام -!

لأنه - رحمة الله - لم يتقصّه، وحاشاه أن يفعل ذلك، أو أن يُظن به ذلك، وإنما ذبَّ عن عرض إخوانه من الأنبياء - عليهم السلام - دون أدنى تعرّض لمقام عيسى - عليه السلام -.

وقارن بين صنيعه - رحمة الله - مع عيسى وموسى - عليهما السلام - وقارنه مع صنيعه مع علي والخلفاء الثلاثة - رضوان الله عليهم - تجد أن الموقف متشابه وأن منهج شيخ الإسلام واحد لا يتغير أمام غلاة الكفار وغلاة المبتدعة الذين يغلون في شخص بعض الأنبياء أو بعض الأولياء، ويذمون غيرهم.

قلت: وفي موضع آخر يجري شيخ الإسلام مقارنة بين موسى وعيسى - عليهما السلام - وبين محمد ﷺ وذلك ردًّا على اليهود والنصارى الذين يؤمنون بموسى وعيسى - عليهما السلام - ولا يؤمنون بمحمد ﷺ.

يقول الشيخ: [إن الدلائل الدالة على صدق محمد ﷺ أعظم وأكثر من الدلائل الدالة على صدق موسى وعيسى، ومعجزاته أعظم من معجزات غيره، والكتاب الذي أرسل به أشرف من الكتاب الذي بعث به غيره، والشريعة التي جاء بها

أكمل من شريعة موسى وعيسى - عليهما السلام - وأمته أكمل في جميع الفضائل من أمة هذا وهذا. ولا يوجد في التوراة والإنجيل علم نافع وعمل صالح إلا وهو في القرآن مثله وأكمل منه، وفي القرآن من العلم النافع والعمل الصالح ما لا يوجد مثله في التوراة والإنجيل، مما من مطعن من مطاعن أعداء الأنبياء يطعن على محمد ﷺ إلا ويمكن توجيه ذلك الطعن وأعظم منه على موسى وعيسى، وهذه جملة مبسوطة في موضع آخر لم نبسطها هنا؛ لأن جواب كلامهم لا يحتاج إلى ذلك، فيمتنع الإقرار بنبوة موسى وعيسى عليهما السلام مع التكذيب بنبوة محمد ﷺ، ولا يفعل ذلك إلا من هو من أجهل الناس وأضلهم، أو من أعظمهم عناداً واتباعاً لهواه [١].

قلت: تأمل قوله: [فما من مطعن من مطاعن أعداء الأنبياء يطعن على محمد ﷺ إلا ويمكن توجيه ذلك الطعن وأعظم منه على موسى وعيسى].

إذا تأملت هذه العبارة تبين لك بوضوح منهج شيخ الإسلام المطرد في مثل هذه المواقع التي يُعَظِّم فيها نبي أو صاحبى أو ولی على حساب نبي أو صاحبى أو ولی آخر، فإنه رحمة الله يُلزم ذلك المعظم الجهول أن يُعَظِّم الجميع ويُشَتِّي عليهم وإلا فإنه لا يستقيم له أن يُعَظِّم بعضهم ويُطعن في بعضهم، لأنه ما من طعن

(١) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح (١٦٧/١).

أو اتهام باطل يمكن أن يوجه لأحدهم إلا سيوجه للأخر مثله أو أعظم منه، لأن النفس الدنيئة لن تعدم مثل هذه الاتهامات الباطلة على الأفضل، فإذا كان أصحاب الإفك كاليهود مثلاً قد مسوا جانب الله وعظمته في قولهم «يُدُّ الله مغلولة» فما ظنك ببني البشر؟ مهما علت منزلتهم.

إذاً: فخلاصة منهج شيخ الإسلام في مثل هذه المقامات التي يُمجّد فيها شخص على حساب آخر، ويكونان جميّعاً من أهل الفضل، أو يكون المطعون فيه أفضل من الممجّد كأبي بكر مع علي مثلاً، فإن الشيخ - رحمه الله - يبيّن لهم أنكم إذا طعّتم في هذا الشخص الفاضل بالطعونات الباطلة فسيأتي قومٌ مثلكم لا خلاق لهم يطعنون فيمن مجدتموه بنفس طعونكم، فماذا سيكون موقفكم تجاههم؟ إلا الكف عن الأفضل وإنزالهم منزلتهم التي أرادها الله لهم.

هذا هو منهج شيخ الإسلام، وليس معنى هذا أنه يطعن فيمن مجده الغلاة، لأن هذا الأمر لم يخطر بباله أصلاً، لأنه ينقض شبهة هؤلاء بـشّبه غيرهم من أهل الباطل، كاليهود مع النصارى، والرافض مع التوادع، ثم يُبرّز منهج الإسلام أو منهج أهل السنة، كما فعل مع علي - رضي الله عنه - مثلاً، حيث أكثر من ذكر فضله ومكانته في كتابه «منهج السنة» الذي يدعّي خصوّمه أنه تقصّه فيه، وما كان لمثل شيخ الإسلام أن يتناقض قوله لاسيما في كتاب واحد! ولكن القوم لم يفهموا مقصد شيخ

الإسلام من عباراته تلك فبادروه بتلك التهمة، لاسيما والفنوس مولعة بالطعن فيمن علا صيته وانتشرت تزكيته في الأفاق كشيخ الإسلام الذي لن يعدم حاسداً أو حاقداً فوق كل أرض وتحت أي سماء.

قلت: ومن هذه المقارنات التي يقوم بها شيخ الإسلام للحاجة أنه أجرى مقارنة بين ابن عباس وأبي هريرة - رضي الله عنهما - لبيان الفرق بين الحفظ وبين الاستنباط فيقول: [وأين تقع فتاوى ابن عباس وتفسيره، واستنباطه، من فتاوى أبي هريرة وتفسيره؟ وأبو هريرة أحفظ منه، بل هو حافظ الأمة على الإطلاق، يؤدي الحديث كما سمعه، ويدرسه بالليل درساً، فكانت همته مصروفة إلى الحفظ، وتبلغ ما حفظه كما سمعه، وهمة ابن عباس مصروفة إلى التفقه والاستنباط، وتفجير النصوص، وشق الأنهار منها، واستخراج كنوزها]<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك أيضاً أنه أجرى مقارنة بين صالحٍ بنى آدم وبين الملائكة ليبين رأيه في هذه المسألة التي طال فيها الجدل بين العلماء قبل شيخ الإسلام.

قال رحمة الله: [وأما الصفات التي تتفاضل، فمن ذلك:  
الحياة السرمدية والبقاء الأبدى في الدار الآخرة، وليس للملك  
أكثر من هذا؛ وإن كانت حياتنا هذه منغوصة بالموت فقد أسلفت

(١) مجموع الفتاوى (٤/٩٤).

أن التفضيل إنما يقع بعد كمال الحقيقتين، حتى لا يبقى إلا البقاء وغير ذلك من العلم الذي امتازت به الملائكة.

فقول: غير منكر اختصاص كل قبيل من العلم بما ليس للآخر، فإن الوحي للرسل على أنحاء، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِشَرِّيْ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَائِيْ حِجَابٍ أَوْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾<sup>(١)</sup>، فيبين أن الكلام للبشر على ثلاثة أوجه: منها واحد يكون بتوسط الملك. ووجهان آخران ليس للملك فيهما وحي، وأين الملك من ليلة المعراج، ويوم الطور، وتعليم الأسماء وأضعاف ذلك؟<sup>(٢)</sup>

قلت: وبهذه الأمثلة السابقة تعلم طريقة شيخ الإسلام ومنهجه الذي يسير عليه في هذه الظروف والقضايا المتشابهة، ومنها قضية الرافضة مع علي - رضي الله عنه - حيث غلا فيه الرافض ورفعوه فوق مقامه الذي أراده الله له، ولم يكفهم ذلك، بل تنقصوا من يزيدون عليه في الفضل والمرتبة.

ولهذا فشيخ الإسلام - رحمه الله - في كتابه ساوي بين الرافض وبين النصارى الذين غلوا في عيسى - عليه السلام - وتنقصوا غيره من الأنبياء - عليهم السلام -.

يقول شيخ الإسلام في كلام بديع له، يبين فيه منهجه الذي

(١) سورة الشورى، الآية: ٥١.

(٢) مجموع الفتاوى (٤/٣٧٥).

سبق أن عرفناه، ويدلل عليه بالأمثلة من القرآن، ومن أفعال العلماء السابقين، فتأمله وتدبره فإنه يلخص لك هذه الرسالة كلها.

يقول شيخ الإسلام: [أهل السنة مع الرافضة كال المسلمين مع النصارى، فإن المسلمين يؤمرون بأن المسيح عبد الله ورسوله، ولا يغلون فيه غلو النصارى، ولا يجفون جفاء اليهود. والنصارى تدعى فيه الإلهية وتريد أن تفضله على محمد وإبراهيم وموسى، بل تفضل الحواريين على هؤلاء الرسل، كما تريد الروافض أن تفضل من قاتل مع عليّ كمحمد بن أبي بكر، والأستر التخعي على أبي بكر وعمر وعثمان، وجمهور الصحابة من المهاجرين والأنصار، فالMuslim إذا نظر النصراني لا يمكنه أن يقول في عيسى إلا الحق، لكن إذا أردت أن تعرف جهل النصراني وأنه لا حجة له، فقدر المعاشرة بينه وبين اليهودي، فإن النصراني لا يمكنه أن يحجب عن شبهة اليهودي إلا بما يحجب به المسلم، فإن لم يدخل في دين الإسلام إلا كان منقطعًا مع اليهودي، فإنه إذا أمر بالإيمان بـمحمد صلوات الله عليه، فإن قَدحَ في نبوته بشيء من الأشياء، لم يمكنه أن يقول شيئاً إلا قال له اليهودي في للمسيح ما هو أعظم من ذلك، فإن البيانات لمحمد أعظم من البيانات للمسيح، وبُعد أمر محمد عن الشبهة أعظم من بعد المسيح عن الشبهة، فإن جاز القدر فيما دليله أعظم وشبهته أبعد عن الحق فالقدر فيما دونه أولى، وإن كان القدر في المسيح باطلًا فالقدر في محمد أولى

بالبطلان، فإنه إذا بطلت الشبهة القوية فالضعف أولى بالبطلان، وإذا ثبتت الحجة التي غيرها أقوى منها فالقوية أولى بالثبات.

ولهذا كان مناظرة كثير من المسلمين للنصارى من هذا الباب، كالحكاية المعروفة عن القاضي أبي بكر بن الطيب لما أرسله المسلمون إلى ملك النصارى بالقسطنطينية، فإنهم عظّموه وعرف النصارى قدره، فخافوا أن لا يسجد للملك إذا دخل، فأدخلوه من باب صغير ليدخل منحنياً، ففطن لمكرهم فدخل مستدبراً متلقياً لهم بعجزه، ففعل نقيض ما قصدوا، ولما جلس وكلّموه أراد بعضهم القدح في المسلمين، فقال له: ما قيل في عائشة امرأة نبيكم؟ يريد إظهار قول الإفك الذي يقوله من ي قوله من الرافضة أيضاً، فقال القاضي: ثنان قدح فيهما ورميتا بالزنا إفكاً وكذباً: مريم وعائشة، فأما مريم فجاءت بالولد تحمله من غير زوج، وأما عائشة فلم تأت بولد مع أنه كان لها زوج، فأباهت النصارى<sup>(١)</sup>.

وكان مضمون كلامه أن ظهور براءة عائشة أعظم من ظهور

(١) قلت: فهلاً قال أعداء شيخ الإسلام في الباقلاني (الأشعري) بأنه ينتقص من مريم، وعبارته أولى بذلك من عبارات شيخ الإسلام في علي - رضي الله عنه - أم أن عين الرضا عن كل عيب كليلة، وأما نحن فإننا لا نقول ذلك في الباقلاني لأننا نعلم قصده، وأنه في مقام مناظرة مع قوم غلاة يطعنون في زوج محمد ﷺ، فهو يريد إسكاتهم، كما فعل شيخ الإسلام مع الروافض.

براءة مريم، وأن الشبهة إلى مريم أقرب منها إلى عائشة، فإذا كان مع هذا قد ثبت كذب القادحين في مريم، ثبتوه كذب القادحين في عائشة أولى.

ومثل هذه المناظرة أن يقع التفضيل بين طائفتين، ومحاسن إحداهما أكثر وأعظم، ومساويها أقل وأصغر، فإذا ذكر ما فيها من ذلك عورض بأن مساوئ تلك أعظم؛ كقوله تعالى: ﴿ يَسْعَوْنَكَ عَنِ الْأَشْهَرِ الْحَرَامِ فَتَالِ فِيهِ قُلْ قُلْ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ ثم قال: ﴿ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفَرُ بِهِ وَالْمَسْجِدُ الْحَرَامُ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللَّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْفَتْلِ ﴾<sup>(١)</sup>، فإن الكفار عيروا سرية من سرايا المسلمين بأنهم قتلوا ابن الحضرمي في الشهر الحرام، فقال تعالى: هذا كبير، وما عليه المشركون من الكفر بالله والبعد عن سبيله وعن المسجد الحرام وإخراج أهله منه أكبر عند الله، فإن هذا صد عما لا تحصل النجاة والسعادة إلا به، وفيه من انتهاك المسجد الحرام ما هو أعظم من انتهاك الشهر الحرام.

لكن هذا النوع قد اشتملت كل من الطائفتين فيه على ما يُذم، وأما النوع الأول فيكون كل من الطائفتين لا يستحق الذم، بل هناك شبهة في الموضعين وأدلة في الموضعين، وأدلة أحد الصنفين أقوى وأظهر، وشبهته أضعف وأخفى، فيكون أولى بثبتوه الحق منمن تكون أداته أضعف وشبهته أقوى.

(١) سورة البقرة، الآية: ٢١٧.

وهذا حال النصارى واليهود مع المسلمين، وهو حال أهل البدع مع أهل السنة لا سيما الرافضة.

قال: كلا والله لا يتحنث فيها أبو بكر وأتحملها أنا. وقال:  
يرحمك الله يا أبا بكر لقد أتعبت الأمراء بعدهك.

ثم مع هذا لم يقتل مسلماً على ولايته، ولا قاتل مسلماً  
بمسلم، بل قاتل بهم المرتدين عن دينهم والكافر، حتى شع بهم  
في فتح الأمسار، واستخلف القوي الأمين العبري الذي فتح  
الأمسار ونصب الديوان وعمّر بالعدل والإحسان.

فإن جاز للرافضي أن يقول: إن هذا كان طالباً للمال  
والرياسة، أمكن الناصبي أن يقول: كان على ظالماً طالباً للمال  
والرياسة، قاتل على الولاية حتى قتل المسلمين بعضهم بعضاً،  
ولم يقاتل كافراً، ولم يحصل للMuslimين في مدة ولايته إلا شر  
وفتنة في دينهم ودنياهم.

فإن جاز أن يقال: على كان مريداً لوجه الله، والتقصير من  
غيره من الصحابة، أو يقال: كان مجتهداً مصبياً وغيره مخطئاً مع  
هذه الحال؛ فأن يقال: كان أبو بكر وعمر مريدين وجه الله  
مصيبين، والرافضة مقصرون في معرفة حقهم، مخطئون في ذمهم  
بطريق الأولى والأخرى، فإن أبا بكر وعمر كان بعدهما عن شبهة  
طلب الرياسة والمال أشد من بعد على عن ذلك، وشبهة الخوارج  
الذين ذموا علياً وعثمان وكفروهما أقرب من شبهة الرافضة الذين  
ذموا أبا بكر وعمر وعثمان وكفروهم، فكيف بحال الصحابة  
والتابعين الذين تخلفوا عن بيعته أو قاتلوا؟ فشبهتهم أقوى من  
شبهة من قدح في أبي بكر وعمر وعثمان، فإن أولئك قالوا: ما

يمكننا أن نبایع إلا من يعدل علينا ويمنعنا ممن يظلمنا ويأخذ حقنا ممن ظلمنا، فإذا لم يفعل هذا كان عاجزاً أو ظالماً، وليس علينا أن نبایع عاجزاً أو ظالماً.

وهذا الكلام إذا كان باطلًا، فبطلان قول من يقول: إن أبي بكر وعمر كانوا ظالمين طالبين للمال والرياسة أبطل وأبطل، وهذا الأمر لا يستریب فيه من له بصر ومعرفة، وأين شبهة مثل أبي موسى الأشعري الذي وافق عمرًا على عزل عليّ ومعاودة وأن يجعل الأمر شورى في المسلمين، من شبهة عبدالله بن سبأ وأمثاله الذين يدعون أنه إمام معصوم، أو أنه إله أو نبي، بل أين شبهة الذين رأوا أن يولوا معاودة من شبهة الذين يدعون أنه إله أو نبي، فإن هؤلاء كفار باتفاق المسلمين بخلاف أولئك.

ومما يبين هذا أن الرافضة تعجز عن إثبات إيمان عليّ وعدالته مع كونهم على مذهب الرافضة، ولا يمكنهم ذلك إلا إذا صاروا من أهل السنة، فإذا قالت لهم الخوارج وغيرهم ممن تکفّر أو تفسقه: لا نسلم أنه كان مؤمناً بل كان كافراً أو ظالماً - كما يقولون هم في أبي بكر وعمر - لم يكن لهم دليل على إيمانه وعدله إلا وذلك الدليل على إيمان أبي بكر وعمر وعثمان أدل.

فإن احتجوا بما تواتر من إسلامه وهجرته وجهاده، فقد تواتر ذلك عن هؤلاء، بل تواتر إسلام معاودة ويزيد وخلفاءبني أمية وبني العباس، وصلاتهم وصيامهم وجهادهم للكفار، فإن ادعوا في واحد من هؤلاء النفاق أمكن الخارجي أن يدعي النفاق،

وإذا ذكروا شبهةً ذكر ما هو أعظم منها.

وإذا قالوا ما تقوله أهل الفرية من أن أبا بكر وعمر كانوا منافقين في الباطن عدوين للنبي ﷺ أفسدا دينه بحسب الإمكان، أمكن الخارجي أن يقول ذلك في عليٍ ويوجه ذلك بأن يقول: كان يحسد ابن عمه والعداوة في الأهل، وأنه كان يريد فساد بيته فلم يتمكن من ذلك في حياته وحياة الخلفاء الثلاثة، حتى سعى في قتل الخليفة الثالث وأوقد الفتنة حتى تمكّن من قتل أصحاب محمد وأمهه بغضّاً له وعداوة، وأنه كان مباطناً للمنافقين الذين أدعوا فيه الإلهية والنبوة، وكان يظهر خلاف ما يبطن لأن دينه التقية، فلما أحرقهم بالنار أظهر إنكار ذلك، وإلا فكان في الباطن معهم، ولهذا كانت الباطنية من أتباعه، وعندهم سره، وهم ينقلون عنه الباطن الذي ينتحلونه.

ويقول الخارجي مثل هذا الكلام الذي يروج على كثير من الناس أعظم مما يروج كلام الرافضة في الخلفاء الثلاثة، لأن شبه الرافضة أظهر فساداً من شبه الخوارج والنواصب، والخوارج أصح منهم عقلاً وقصدأً، والرافضة أكذب وأفسد ديناً.

وإن أرادوا إثبات إيمانه وعدالته بنص القرآن عليه.

قيل لهم: القرآن عام، وتناوله له ليس بأعظم من تناوله لغيره، وما من آية يدعون اختصاصها به إلا أمكن أن يدعى اختصاصها أو اختصاص مثلها أو أعظم منها بأبي بكر وعمر، فباب الدعوى بلا حجة ممكنة، والدعوى في فضل الشيفين أمكن

منها في فضل غيرهما.

وإن قالوا: ثبت ذلك بالنقل والرواية؛ فالنقل والرواية في أولئك أشهر وأكثر؛ فإن أدعوا تواتراً فالتواتر هناك أصح، وإن اعتمدوا على نقل الصحابة فنقلهم لفضائل أبي بكر وعمر أكثر.

ثم هم يقولون: إن الصحابة ارتدوا إلا نفراً قليلاً، كيف تُقبل رواية هؤلاء في فضيلة أحد؟ ولم يكن في الصحابة رافضة كثieron يتواتر نقلهم، فطريق النقل مقطوع عليهم إن لم يسلكوا طريق أهل السنة، كما هو مقطوع على النصارى في إثبات نبوة المسيح إن لم يسلكوا طريق المسلمين.

وهذا كمن أراد أن يثبت فقه ابن عباس دون علي، أو فقه ابن عمر دون أبيه، أو فقه علقة والأسود دون ابن مسعود، ونحو ذلك من الأمور التي يثبت فيها للشيء حكم دون ما هو أولى بذلك الحكم منه، فإن هذا تناقض ممتنع عند من سلك طريق العلم والعدل<sup>(١)</sup>.

قلت: ويقول شيخ الإسلام - أيضاً -:

[والكلام في الناس يجب أن يكون بعلم وعدل، لا بجهل وظلم كحال أهل البدع؛ فإن الرافضة تعمد إلى أقوام متقاربين في الفضيلة، ت يريد أن يجعل أحدهم معصوماً من الذنوب والخطايا، والآخر مأثوماً فاسقاً أو كافراً فيظهر جهلهم وتناقضهم، كاليهودي

(١) منهاج السنة (٢/٥٥ - ٦٤).

والنصراني إذا أراد أن يثبت نبوة موسى أو عيسى، مع قدحه في نبوة محمد ﷺ، فإنه يظهر عجزه وجهله وتناقضه، فإنه ما من طريق يثبت بها نبوة موسى وعيسى إلا وثبتت نبوة محمد بمثلها أو بما هو أقوى منها، وما من شبهة تعرض في نبوة محمد ﷺ إلا وتعرض في نبوة موسى وعيسى عليهما السلام بما هو مثلها أو أقوى منها، وكل من عمد إلى التفريق بين المتماثلين، أو مدح الشيء وذم ما هو من جنسه، أو أولى بالمدح منه أو بالعكس، أصابه مثل هذا التناقض والعجز والجهل [١].

قلت: وبعد أن عرفنا طريق شيخ الإسلام في دفع شبكات الروافض مما اضطره إلى تلك العبارات التي أسيء فهمها منه لغرضٍ أو لآخر، سأذكر في المباحث التالية ما ينقض تلك الفرية بوضوح من كلام شيخ الإسلام في ذم النواصب، وكلامه في فضل علي - رضي الله عنه - ثم ذكر الموضع التي حسبوها تنتقص من مكانة علي - رضي الله عنه - مع توجيهها التوجيه الصحيح، لكي لا تُحمل على ما لم يرده شيخ الإسلام.

(١) المصدر السابق (٤/٣٣٧).

## أقوال شيخ الإسلام في:

- ١ - ذم النواصب
- ٢ - فضل علي - رضي الله عنه -



## أولاً: ذم شيخ الإسلام للنواصب

مما يدفع هذه الفريدة عن شيخ الإسلام أنه كان شديد الذم للنواصب بطريقتهم، والخوارج الذين اتخذوا بغض علي - رضي الله عنه - ديناً يدينون الله به، وتجراً بعضهم على تكفيه، أو تفسيقه، أو سبه وشتمه، والعياذ بالله.

وكان - رحمة الله - يكثر من ذم هؤلاء في كتابه «منهاج السنة»، فلو كان ناصبياً كما يزعم أعداؤه لأشن عليهم، أو دافع عن مواقفهم، والتمس العذر لهم.

ولكنه مع هذا الذم لهم يرى أنهم خير من الرافضة، أهل الكذب والتفاق.

يقول شيخ الإسلام: [لا تجد أحداً من تزمه الشيعة بحق أو باطل إلا وفيهم من هو شر منه، ولا تجد أحداً من تمدحه الشيعة إلا وفيمن تمدحه الخوارج من هو خير منه، فإن الروافض شر من النواصب، والذين تكفرُهم أو تفسّقُهم الروافض هم أفضل من الذين تكفرُهم أو تفسّقُهم النواصب].

وأما أهل السنة فيتولون جميع المؤمنين، ويتكلمون بعلم وعدل، ليسوا من أهل الجهل ولا من أهل الأهواء، ويتبينون من طريقة الروافض والنواصب جميعاً، ويتولون السابقين والأولين كلهم، ويعرفون قدر الصحابة وفضلهم ومناقبهم، ويرعون حقوق

أهل البيت التي شرعاها الله لهم، ولا يرضون بما فعله المختار ونحوه من الكذابين، ولا ما فعله الحجاج ونحوه من الظالمين، ويعلمون مع هذا مراتب السابقين الأولين، فيعلمون أن لأبي بكر وعمر من التقدم والفضائل ما لم يشاركهما فيها أحد من الصحابة، لا عثمان ولا عليٌ ولا غيرهما<sup>(١)</sup>.

ويقول: [وهو لاء هم الذين نصبو العداوة لعليٍ ومن والاه، وهم الذين استحلوا قته وجعلوه كافراً، وقتلتهُ أحد رؤوسهم «عبدالرحمن بن ملجم المرادي» فهو لاء التواصي الخوارج المارقون إذا قالوا: إن عثمان وعليٍ بن أبي طالب ومن معهما كانوا كفاراً مرتدين، فإن من حجة المسلمين عليهم ما تواتر من إيمان الصحابة، وما ثبت بالكتاب والسنّة الصحيحة من مدح الله تعالى لهم، وثناء الله عليهم، ورضاه عنهم، وإخباره بأنّهم من أهل الجنة، ونحو ذلك من النصوص، ومن لم يقبل هذه الحجج لم يمكنه أن يثبت إيمان عليٍ بن أبي طالب وأمثاله.

فإنه لو قال هذا الناصبي للرافضي: إن علياً كان كافراً، أو فاسقاً ظالماً، وأنه قاتل على الملك: لطلب الرئاسة؛ لا للدين، وأنه قتل «من أهل الملة» من أمّة محمد ﷺ: بالجمل، وصفين، وحرروراء، ألوفاً مؤلفة، ولم يقاتل بعد وفاة النبي ﷺ كافراً، ولا فتح مدينة، بل قاتل أهل القبلة، ونحو هذا الكلام - الذي تقوله

(١) منهاج السنة (٢/٧١).

النواصب المبغضون لعلي - رضي الله عنه - لم يمكن أن يجرب هؤلاء النواصب إلا أهل السنة والجماعة؛ الذين يحبون السابقين الأولين كلهم، ويحبونهم.

فيقولون لهم: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وطلحة، والزبير، ونحوهم، ثبت بالتواتر إيمانهم وهجرتهم وجهادهم، وثبت في القرآن ثناء الله عليهم، والرضى عنهم، وثبت بالأحاديث الصحيحة ثناء النبي ﷺ عليهم خصوصاً وعموماً، كقوله في الحديث المستفيض عنه: «لو كنت متخدلاً من أهل الأرض خليلاً لاتخذت أبو بكر خليلاً»، وقوله: «إنه قد كان في الأمم قبلكم محدثون، فإن يكن في أمتي أحد فعمراً»، وقوله عن عثمان: «الآلا تستحي من تستحي منه الملائكة»؟ وقوله لعلي: «لأعطيك الراية رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، يفتح الله على يديه». وقوله: «لكلنبي حواريون، وحواريبي الزبير» وأمثال ذلك.

وأما الرافضي فلا يمكنه إقامة الحجة على من يبغض علياً من النواصب، كما يمكن ذلك أهل السنة، الذين يحبون الجميع<sup>(١)</sup>.

قلت: وفي كلام شيخ الإسلام الآتي صرخ رحمة الله بأنه ليس ناصبياً، وأن الشام كلها لم يبق فيها نواصب، وهو قول صريح من الشيخ يرد به على من يظن به هذا الظن.

(١) مجموع الفتاوى (٤/٤ - ٤٦٩).

قال - رحمة الله - :

[وأما جواز الدعاء للرجل وعليه فبسط هذه المسئلة في الجنائز، فإن موته المسلمين يصلى عليهم برهم وفاجرهم، وإن لعن الفاجر مع ذلك بعينه أو بنوعه، لكن الحال الأولى أووسط وأعدل، وبذلك أجبت مقدم المغل بولاي؛ لما قدموا دمشق في الفتنة الكبيرة، وجرت بيني وبينه وبين غيره مخاطبات؛ فسألني فيما سألني: ما تقولون في يزيد؟ فقلت: لا نسبه ولا نحبه، فإنه لم يكن رجلاً صالحًا فنحبه، ونحن لا نسب أحداً من المسلمين بعينه.

فقال: أفلأ تلعنونه؟ أما كان ظالماً؟ أما قتل الحسين؟  
فقلت له: نحن إذا ذكر الظالمون كالحجاج بن يوسف وأمثاله: نقول كما قال الله في القرآن: ﴿أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ﴾<sup>(١)</sup> ولا نحب أن نلعن أحداً بعينه؛ وقد لعنه قوم من العلماء؛ وهذا مذهب يسوع في الاجتهاد، لكن ذلك القول أحب إلىينا وأحسن.

وأما من قتل «الحسين» أو أغار على قتله، أو رضي بذلك: فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين؛ لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً.

قال: فما تحبون أهل البيت؟

(١) سورة هود، الآية: ١٨.

قلت: محبتيهم عندنا فرضٌ واجبٌ، يؤجر عليه، فإنه قد ثبت عندنا في صحيح مسلم عن زيد بن أرقم قال: خطبنا رسول الله ﷺ بعديه يدعى خُمّاً، بين مكة والمدينة فقال: «أيها الناس! إني تاركُ فيكم الثقلين كتاب الله» فذكر كتاب الله وحضر عليه، ثم قال: «وعترتي أهل بيتي، أذركم الله في أهل بيتي، أذركم الله في أهل بيتي» قلت لمقدم: ونحن نقول في صلاتنا كل يوم: «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد».

قال مقدم: فمن يبغض أهل البيت؟

قلت: من أبغضهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً.

ثم قلت للوزير المغولي: لأي شيء قال عن يزيد، وهذا ترثي؟  
قال: قد قالوا له إن أهل دمشق نواصب.

قلت بصوٍتٍ عالٍ: يكذب الذي قال هذا، ومن قال هذا: فعليه لعنة الله، والله ما في أهل دمشق نواصب، وما علمتُ فيهم ناصبياً، ولو تنقص أحد علياً بدمشق لقام المسلمون عليه؛ لكن كان قدِيماً - لما كان بنو أمية ولاة البلاد - بعضُ بنى أمية ينصب العداوة لعلي ويسبه، وأما اليوم فما بقي من أولئك أحد[١].

(١) مجموع الفتاوى (٤/٤٤٨٤٨٧).

## ٢ - أقوال شيخ الإسلام في فضل علي - رضي الله عنه -

لشيخ الإسلام - رحمه الله - مواضع عديدة يمدح فيها علياً رضي الله عنه، ويثنى عليه، ويُنزله في المنزلة الرابعة بعد أبي بكر وعمر وعثمان - رضي الله عنهم - كما هو منهج أهل السنة والجماعة، وهي واضحة صريحة تلوح لكل قارئ لكتب الشيخ، فلا أدرى كيف زافت عنها أبصار أهل البدعة والشانين لشيخ الإسلام؟

وقد أحبت جمع بعضها في هذا المبحث ليقرأها كل منصف وطالب للحق من أولئك النفر، ولكي تقرّ بها أعين أهل السنة، فلا يحوك في صدر أحدهم وسواس أهل البدع تجاه شيخ الإسلام، عندما يطّلعون على تلك الاتهامات الظالمة.

وقد أكثرتُ من النقل عن كتاب «منهاج السنة» لأنّه عمدة الطاعنين والمتهمين للشيخ بأن فيه عبارات توحّي بانحرافه عن علي - رضي الله عنه - أو توهّم تنصّبه له، فوددت أن أبين لهؤلاء أنّهم قومٌ لم يفّقهوا مقاصد الشيخ من عباراته لأنّهم ينظرون بعين السُّخط وعين العداوة في الدين ومثل هذه الأعين لا يُفلح صاحبها.

وأبداً هذه الموضع بذكر مجمل عقيدته - رحمة الله - في الصحابة نقاً عن «العقيدة الواسطية»، وهي عقيدته الشهيرة التي كتبها بيده ونافح عنها في حياته أمام أهل البدع.

قال رحمة الله: [ومن أصول أهل السنة والجماعة: سلامه قلوبهم وألسنتهم لأصحاب رسول الله ﷺ، كما وصفهم الله في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلَا إِخْرَجْنَا أَلَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ أَمْنَوْا بَنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ (١)].

وطاعة النبي ﷺ في قوله: «لاتسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً ما بلغ مدة أحدهم ولا نصيحة».

ويقبلون ما جاء به الكتاب والسنة والإجماع من فضائلهم ومراتبهم، ويفضلون من أنفق من قبل الفتح وقاتل - وهو صلح الحديبية - على من أنفق من بعده وقاتل، ويقدمون المهاجرين على الأنصار، ويؤمنون بأن الله قال لأهل بدر - كانوا ثلاثة وبضعة عشر -: «اعملوا ما شئتم فقد غرفت لكم» وبأنه لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة كما أخبر به النبي ﷺ، بل قد رضي الله عنهم ورضوا عنه، وكانوا أكثر من

(١) سورة الحشر، الآية: ١٠.

## ألف وأربعين

ويشهدون بالجنة لمن شهد له رسول الله ﷺ كالعشرة،  
وثابت بن قيس بن شماس وغيرهم من الصحابة.

ويقرون بما تواتر به النقل عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه وغيره، من أن خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر، ويثلثون بعثمان ويربعون بعلي رضي الله عنهم، كما دلت عليه الآثار، وكما أجمع على تقديم عثمان في البيعة، مع أن بعض أهل السنة كانوا قد اختلفوا في عثمان وعلي - رضي الله عنهم - بعد اتفاقهم على تقديم أبي بكر وعمر أيهما أفضل، فقدم قوم عثمان وسكنوا، أو ربعوا بعلي، وقدم قوم علياً، وقوم توقفوا، لكن استقر أمر أهل السنة على تقديم عثمان ثم علي.

وإن كانت هذه المسألة - مسألة عثمان وعلي - ليست من الأصول التي يضلل المخالف فيها عند جمهور أهل السنة، لكن التي يضلل فيها مسألة الخلافة، وذلك أنهم يؤمنون أن الخليفة بعد رسول الله ﷺ أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي، ومن طعن في خلافة أحد هؤلاء فهو أضل من حمار أهله<sup>[١]</sup>.

(١) العقيدة الواسطية، ص ٥٣-٥٥، طبعة المكتب الإسلامي ١٤٠٥.

وأما المواقع التي ذكر فيها فضل علي - رضي الله عنه -  
ودافع عنه:

فمن ذلك قوله - رحمه الله -:

[فضل عليٍّ وولايته الله وعلو منزلته عند الله معلوم، والله  
الحمد، من طرق ثابتة أفادتنا العلم اليقيني، لا يحتاج معها  
إلى كذب ولا إلى ما لا يعلم صدقه]<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك قوله:

[وأما كون عليٍّ وغيره مولى كل مؤمن، فهو وصف  
ثابت لعليٍّ في حياة النبي ﷺ وبعد مماته، وبعد ممات عليٍّ،  
فعلي اليوم مولى كل مؤمن، وليس اليوم متولياً على الناس،  
وكذلك سائر المؤمنين بعضهم أولياء بعض أحياءً وأمواتاً]<sup>(٢)</sup>.

ومن ذلك قوله:

[وأما عليٍّ رضي الله عنه فلا ريب أنه من يحب الله  
ويحبه الله]<sup>(٣)</sup>.

ومن ذلك قوله:

(١) منهاج السنة (١٦٥/٨).

(٢) المصدر السابق (٣٢٥/٧).

(٣) المصدر السابق (٢١٨/٧).

[لا ريب أن موالاة علي واجبة على كل مؤمن، كما يجب على كل مؤمن موالاة أمثاله من المؤمنين]<sup>(١)</sup>.  
ومن ذلك أنه سئل - رحمة الله - :

عن رجل قال عن علي بن أبي طالب - رضي الله عنه -  
إنه ليس من أهل البيت، ولا تجوز الصلاة عليه، والصلاحة عليه  
بدعة؟!

فأجاب: أما كون علي بن أبي طالب من أهل البيت فهذا  
مما لا خلاف فيه بين المسلمين، وهو أظهر عند المسلمين من  
أن يحتاج إلى دليل؛ بل هو أفضل أهل البيت، وأفضل بنى  
هاشم بعد النبي ﷺ، وقد ثبت عن النبي أنه أدار كساءه على  
علي، وفاطمة، وحسن، وحسين، فقال: «اللهم هؤلاء أهل  
بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرًا».

وأما الصلاة عليه منفرداً فهذا يبني على أنه هل يصلى  
على غير النبي ﷺ منفرداً؟ مثل أن يقول: اللهم صل على عمر  
أو علي. وقد تنازع العلماء في ذلك.

فذهب مالك، والشافعي، وطائفة من الحنابلة: إلى أنه

(١) المصدر السابق (٢٧/٧).

لا يُصلى على غير النبي ﷺ منفرداً، كما روي عن ابن عباس أنه قال: لا أعلم الصلاة تنبغي على أحد إلا على النبي ﷺ.

وذهب الإمام أحمد وأكثر أصحابه إلى أنه لا بأس بذلك؛ لأن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال لعمر بن الخطاب: صلى الله عليك. وهذا القول أصح وأولى.

ولكن إفراد واحدٍ من الصحابة والقرابة كعلي أو غيره بالصلاحة عليه دون غيره مضاهاةً للنبي ﷺ؛ بحيث يجعل ذلك شعاراً معروفاً باسمه: هذا هو البدعة<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك أنه يفضله بعبارة صريحة واضحة على معاوية، وعلى من هو أفضل من معاوية، ولو رغمت أنوف النواصب، يقول رحمة الله:

«ليس من أهل السنة من يجعل بغض علي طاعة ولا حسنة، ولا يأمر بذلك، ولا من يجعل مجرد حبه سيئة ولا معصية، ولا ينهى عن ذلك».

وكتب أهل السنة من جميع الطوائف مملوئةً بذكر فضائله ومناقبه، ويدم الدين يظلمونه من جميع الفرق، وهم ينكرون على من سبَّه، وكارهون لذلك، وما جرى من التسابق والتلاعن بين العسكريين، من جنس ما جرى من القتال، وأهل

(١) مجموع الفتاوى (٤/٤٤٩٦ - ٤٩٧).

السنة من أشد الناس بغضاً وكراهة لأن يُعرض له بقتال أو سب.

بل هم كلهم متفقون على أنه أَجَلٌ قدرأً، وأحق بالإمامية، وأفضل عند الله وعند رسوله وعند المؤمنين من معاوية وأبيه وأخيه الذي كان خيراً منه، وعلى أفضل منمن هو أفضل من معاوية رضي الله عنه، فالسابقون الأوّلون الذين بايعوا تحت الشجرة كلهم أفضل من الذين أسلموا عام الفتح، وفي هؤلاء خلق كثير أفضل من معاوية، وأهل الشجرة أفضل من هؤلاء كلهم، وعلى أفضل جمهور الذين بايعوا تحت الشجرة، بل هو أفضل منهم كلهم إلّا الثلاثة، فليس في أهل السنة من يقدّم عليه أحداً غير الثلاثة، بل يفضلونه على جمهور أهل بدر وأهل بيعة الرضوان، وعلى السابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك أنه: يرد على قول الرافضي بأن علياً سيف الله المسئول وليس خالد بن الوليد، فيقول:

[وأما قوله أبي الرضي: «عليٌ أحق بهذا الاسم».

فيقال: أولاً: من الذي نازع في ذلك؟ ومن قال: إن علياً لم يكن سيفاً من سيف الله؟ وقول النبي ﷺ الذي ثبت

(١) منهاج السنة (٤/٣٩٦).

في الصحيح يدل على أن الله سيفاً متعددة، ولا ريب أن علياً من أعظمها. وما في المسلمين من يفضل خالداً على عليٍّ، حتى يقال: إنهم جعلوا هذا مختصاً بخالد. والتسمية بذلك وقعت من النبي ﷺ في الحديث الصحيح، فهو ﷺ الذي قال: إن خالداً سيف من سيف الله.

ثم يقال ثانياً: عليٌّ أَجَلٌ قَدْرًا مِنْ خَالِدٍ، وَأَجَلٌ مِنْ أَنْ تَجْعَلْ فَضْيْلَتِه أَنْهُ سِيفٌ مِنْ سِيُوفِ اللَّهِ؛ فَإِنْ عَلِيًّا لَهُ مِنَ الْعِلْمِ وَالْبَيْانِ وَالْدِينِ وَالْإِيمَانِ وَالسَّابِقَةِ مَا هُوَ بِهِ أَعْظَمُ مِنْ أَنْ تُجْعَلْ فَضْيْلَتِه أَنْهُ سِيفٌ مِنْ سِيُوفِ اللَّهِ؛ فَإِنَّ السِّيفَ خَاصَتِهِ الْقَتَالُ، وَعَلِيٌّ كَانَ الْقَتَالُ أَحَدُ فَضَائِلِهِ؛ بِخَلْفِ خَالِدٍ فَإِنَّهُ كَانَ هُوَ فَضْيْلَتِهِ الَّتِي تَمَيَّزَ بِهَا عَنِ الْغَيْرِ، لَمْ يَتَقْدِمْ بِسَابِقَةٍ وَلَا كُثْرَةِ عِلْمٍ وَلَا عَظِيمَ زَهْدٍ، وَإِنَّمَا تَقْدِمُ بِالْقَتَالِ؛ فَلَهُذَا عَبَّرَ عَنْ خَالِدٍ بِأَنَّهُ سِيفٌ مِنْ سِيُوفِ اللَّهِ<sup>(١)</sup>.

وَمِنْ ذَلِكَ قَوْلُهُ:

[فَكَيْفَ يَظْنُ بَعْلَيٌّ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - وَغَيْرُهُ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ أَنَّهُمْ كَانُوا أَصْعَفَ دِينًا وَقُلُوبًا مِنَ الْأَسْرَى فِي بَلَادِ الْكُفَّارِ، وَمِنْ عَوَامِ أَهْلِ السَّنَةِ، وَمِنَ النَّوَاصِبِ]<sup>(٢)</sup>.

(١) المُصْدَرُ السَّابِقُ (٤/٤٨٠).

(٢) مِنْهَاجُ السَّنَةِ (٢/٤٨ - ٤٩).

ومن ذلك أنه يرد أكاذيب الروافض في فضل علي، وأنه قاتل الجن، وأن الجن تحتاجه، بقوله:

«لا ريب أن من دون علي بكثير تحتاج الجن إليه و تستفتيه وتسأله، وهذا معلوم قديماً وحديثاً، فإن كان هذا قد وقع، فقدره أجل من ذلك. وهذا من أدنى فضائل من هو دونه. وإن لم يكن وقع، لم ينقص فضله بذلك»<sup>(١)</sup>.

ويقول - رحمة الله - مبيناً شجاعة علي - رضي الله عنه :-

«لا ريب أن علياً رضي الله عنه كان من شجعان الصحابة، و ممن نصر الله الإسلام بجهاده، و من كبار السابقين الأوائلين من المهاجرين والأنصار، و من سادات من آمن بالله واليوم الآخر وجاحد في سبيل الله، و ممن قاتل بسيفه عدداً من الكفار»<sup>(٢)</sup>.

ومن ذلك قوله:

«أما زهد عليٌّ رضي الله عنه في المال فلا ريب فيه، لكن الشأن أنه كان أزهد من أبي بكر وعمر»<sup>(٣)</sup>.

(١) المصدر السابق (٢٠٢/٨).

(٢) المصدر السابق (٧٦/٨).

(٣) المصدر السابق (٤٨٩/٧).

ومن ذلك قوله:

[نَحْنُ نَعْلَمُ أَنَّ عَلَيْاً كَانَ أَتَقِنَ اللَّهُ مِنْ أَنْ يَتَعَمَّدَ الْكَذَبُ،  
كَمَا أَنَّ أَبَا بَكْرَ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ وَغَيْرَهُمْ كَانُوا أَتَقِنَ اللَّهُ مِنْ أَنْ يَتَعَمَّدُوا لِلْكَذَبِ]<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك أنه سئل - رحمه الله -:

[عَمْنُ قَالَ: إِنَّ عَلَيَاً قَاتَلَ الْجِنَّ فِي الْبَئْرِ؟ وَأَنَّهُ حَمَلَ  
عَلَى اثْنَيْ عَشَرَ أَلْفَأَ وَهَزَمَهُمْ؟]

فأجاب: لم يحمل أحد من الصحابة وحده لا في اثني عشر ألفاً ولا في عشرة آلاف، لا عليٌ ولا غيره؛ بل أكثر عدد اجتمع على النبي ﷺ هم الأحزاب الذين حاصروا بالخندق، وكانوا قريباً من هذه العدة، وقتل عليٌ رجلاً من الأحزاب اسمه «عمرو بن عبدود العامري».

ولم يقاتل أحدٌ من الإنس للجن، لا عليٌ ولا غيره، بل عليٌ كان أجل قدرأً من ذلك، والجن الذين يتبعون الصحابة يقاتلون كفار الجن، لا يحتاجون في ذلك إلى قتال الصحابة معهم<sup>(٢)</sup>.

(١) المصدر السابق (٨٨/٧).

(٢) مجمع الفتاوى (٤٩٤/٤).

ومن ذلك أنه - رحمة الله - يرى أن الذين لم يقاتلوا عليهأً - رضي الله عنه - هم أحب إلى أهل السنة من قاتله، وأن أهل السنة يدافعون عنه بقوة أمام اتهامات النواصب والخوارج، يقول:

[وأيضاً فأهل السنة يحبون الذين لم يقاتلوا عليهأً أعظم مما يحبون من قاتله، ويفضلون من لم يقاتله على من قاتله، كسعد بن أبي وقاص، وأسامة بن زيد، ومحمد بن مسلمة، وعبدالله بن عمر رضي الله عنهم.

فهؤلاء أفضل من الذين قاتلوا عليهأً عند أهل السنة. والحب لعلي وترك قتاله خير بإجماع أهل السنة من بغضه وقتاله، وهم متفقون على وجوب مواليه ومحبته، وهم من أشد الناس ذبها عنه، ورداً على من طعن عليه من الخوارج وغيرهم من النواصب، لكن لكل مقام مقال<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك أنه يفضل الصحابة الذين كانوا مع علي على الصحابة الذين كانوا مع معاوية - رضي الله عنهم أجمعين - يقول:

[معلوم أن الذين كانوا مع علي من الصحابة مثل: عمار وسهل بن حنيف ونحوهما كانوا أفضل من الذين كانوا مع

(١) منهاج السنة (٤/٣٩٥).

معاوية<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك أنه يرد على من تأول حديث «عمار تقتله الفتة الباغية» بأن علياً هو الذي قتله لأنه الذي أحضره إلى المعركة معه، فيقول:

[وأما تأويل من تأوله: أن علياً وأصحابه قتلواه، وأن الباغية الطالبة بدم عثمان؛ فهذا من التأويلات الظاهرة الفساد، التي يظهر فسادها للعامة والخاصة]<sup>(٢)</sup>.

ومن ذلك أنه يبرئه من دم عثمان - رضي الله عنهم - فيقول: [وتولى عليٌّ على إثر ذلك، والفتنة قائمة، وهو عند كثير منهم متلطخ بدم عثمان، والله يعلم براءته مما نسبه إليه الكاذبون عليه، المبغضون له، كما نعلم براءته مما نسبه إليه الغالون فيه، المبغضون لغيره من الصحابة؛ فإن علياً لم يُعن على قتل عثمان ولا رضي به، كما ثبت عنه - وهو الصادق - أنه قال ذلك]<sup>(٣)</sup>.

ومن ذلك أنه يقول - رحمه الله -:

[إن قتل علي وأمثاله من أعظم المحاربة لله ورسوله

(١) مجموعة الرسائل والمسائل، ص ٦١.

(٢) منهاج السنة (٤١٤/٤).

(٣) المصدر السابق (٤٥٢/٧).

والفساد في الأرض<sup>(١)</sup>.

وينكر شيخ الإسلام على الجهلة الذين يطعنون في علي - رضي الله عنه - في مقابل الروافض الذين يطعنون في الصحابة، فهو يقول عن بعض أهل السنة بأن:

«فيهم نفرة عن قول المبتدعة؛ بسبب تكذيبهم بالحق ونفيهم له، فيعرضون عن ما يثبتونه من الحق أو ينفرون منه، أو يكذبون به، كما قد يصير بعض جهالة المتنسنة في إعراضه عن بعض فضائل علي وأهل البيت؛ إذا رأى أهل البدعة يغلون فيها؛ بل بعض المسلمين يصير في الإعراض عن فضائل موسى وعيسى بسبب اليهود والنصارى بعض ذلك، حتى يُحكى عن قوم من الجهال أنهم ربما شتموا المسيح إذا سمعوا النصارى يشتمون نبينا في الحرب.

وعن بعض الجهال أنه قال:

سُبُوا عَلَيْاً كَمَا سَبُوا عَنِيقَكُمْ

كُفَّرًا بِكُفَّرٍ وَإِيمَانًا بِإِيمَانٍ<sup>(٢)</sup>

هذه مواضع يسيرة مما نُقل عن شيخ الإسلام - رحمة الله - في فضل علي - رضي الله عنه - ودفاعه الحار عنه أمام

(١) المصدر السابق (٢٨٣/٦).

(٢) مجموع الفتاوى (٢٦/٦).

أعدائه، وتبئته مما نسبوه إليه.

فهل يُقال بعد هذا كما قال هؤلاء المبتدعة الجائزون  
بأنه - رحمه الله - كان منحرفاً عن علي - رضي الله عنه - ! أو  
أنه تنقصه في كتبه؟ !

سبحانك هذا بهتان عظيم! لا يقوله أدنى مسلم فضلاً  
عن شيخ الإسلام الذي تصرّمت حبال أيامه في تقرير عقيدة  
السلف الصالح، ومن ضمنها تفضيل علي رضي الله عنه  
وجعله الخليفة الرابع الراشد، واعتقاد أنه على الحق أمام من  
حاربه وخالفه.

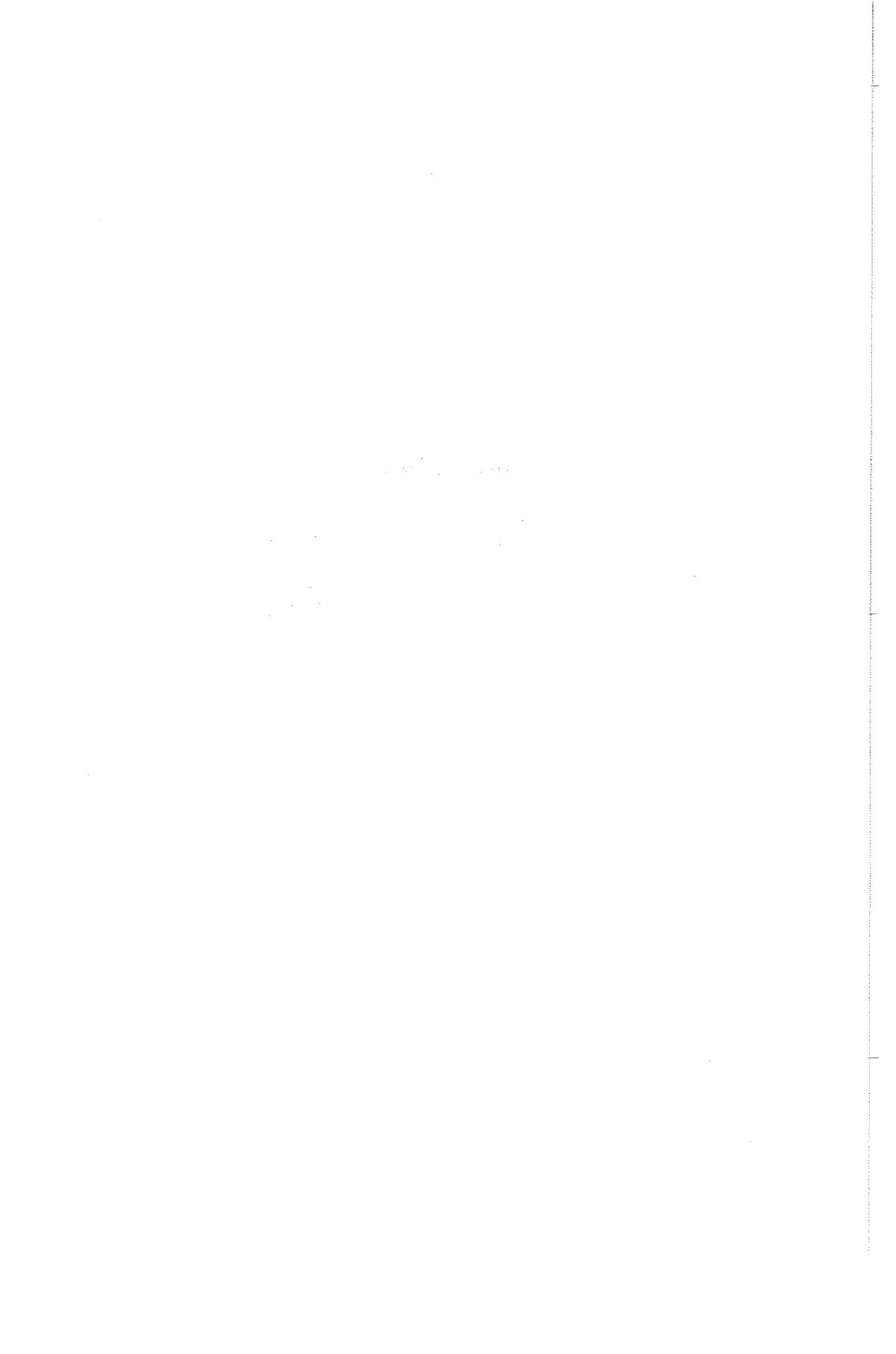
ولكن ذنب شيخ الإسلام عند هؤلاء المبتدعة أنه لم يغلُ  
في عليٍ كما غلوا، أو يتجاوز به قدره الذي أراده الله له .





## المواضع

التي احتاج بها الطاعنون في شيخ الإسلام ابن تيمية  
من كتاب «منهاج السنة» مع الرد عليهم



بعد أن عرفاً منهج شيخ الإسلام في نقض حجج الراضاوي وأنه رحمة الله متبع لمنهج السلف الصالح في محبة علي رضي الله عنه وأنه من الخلفاء الراشدين دون غلو فيه وتفضيله على الثلاثة وطعن فيهم كما تفعل الراضاة، ودون جفاء عنه وتنقص له كما تفعل النواصب، بعد أن عرفاً هذا وهو جواب مجمل للرد على متهمي شيخ الإسلام ببغض علي وتنقصه سوف أعرض في هذا المبحث الموضع التي يزعم أولئك أن فيها تنقصاً أو إيهاماً بالتنقص من كتاب «منهج السنة» بجميع أجزائه، ثم أتبع كلَّ موضع بتعليق موجز يوضح مقصد شيخ الإسلام منه.

### الموضع الأول: قال شيخ الإسلام:

وأما قوله<sup>(١)</sup>: «ثم عليّ بمبایعه الخلق له».

فتخصيصه عليّاً بمبایعه الخلق له، دون أبي بكر وعمر وعثمان، كلام ظاهر البطلان، وذلك أنه من المعلوم لكل من عرف سيرة القوم أن اتفاق الخلق ومبایعتهم لأبي بكر وعمر وعثمان، أعظم من اتفاقهم على بيعة عليّ رضي الله عنه وعنهم أجمعين، وكل أحد يعلم أنهم اتفقوا على بيعة عثمان أعظم مما اتفقوا على بيعة عليّ. والذين بایعوا عثمان في أول الأمر أفضل من الذين بایعوا عليّاً، فإنه بایعه عليّ وعبدالرحمن بن عوف وطلحة والزبير وعبدالله بن مسعود والعباس بن عبدالمطلب، وأبي بن كعب، وأمثالهم، مع سكينة وطمأنينة بعد مشاورة المسلمين ثلاثة أيام.

وأما عليّ رضي الله عنه فإنه بوييع عقب قتل عثمان رضي الله عنه والقلوب مضطربة مختلفة، وأكابر الصحابة متفرقون... [٢].

### تعليق:

في هذا الموضع يدفع شيخ الإسلام فرية الراضاي في أن

(١) أبي الراضا.

(٢) منهاج السنة (٥٣٤/١).

علياً رضي الله عنه بايع له جميع الخلق! بخلاف غيره من الخلفاء الراشدين، ويبين أن هذا القول باطل وأن الصحيح أن اتفاق الخلق على الخلفاء الثلاثة أكثر من اتفاقهم على علي رضي الله عنه.

وهو في هذا القول لم يخطئ - رحمه الله - وإنما يبين حقيقة يتجاهلها الروافض ليتوصلوا من خلالها إلى الطعن في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان - رضي الله عنهم أجمعين - وتقرير الحقيقة والواقع التاريخي لا يُعد طعناً أو استنقاضاً من علي - رضي الله عنه - كما سبق.

### الموضع الثاني: قال شيخ الإسلام:

[إن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان أعظم فتوحاً وجهاداً بالمؤمنين، وأقدر على قمع الكفار والمنافقين من غيره مثل عثمان وعلي، رضي الله عنهم أجمعين]<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع يقرر الشيخ حقيقة لا يستطيع أحد جحدها وهي أن عمر رضي الله عنه كان أعظم فتوحاً وجهاداً، وأقدر على قمع الكفار والمنافقين من غيره، كعثمان وعلي - رضي الله عنهم - وهذا واضح من مطالعة سيرهم، والأحداث التي وقعت في عصرهم، ففي عهد عمر - رضي الله عنه - امتدت الفتوحات شرقاً وغرباً، بخلاف من بعده. وتقرير الحقائق التاريخية لا يُعد

(١) المصدر السابق (٤٦٢/٢).

تنقصاً من عثمان أو علي - رضي الله عنهمَا -.

**الموضع الثالث: قال شيخ الإسلام:**

[من المعلوم بالضرورة أن حال اللطف والمصلحة التي كان المؤمنون فيها زمن الخلفاء الثلاثة، أعظم من اللطف والمصلحة الذي كان في خلافة علي زمن القتال والفتنة والافتراق، فإذا لم يوجد من يدعى الإمامية فيه أنه معصوم وحصل له سلطان بمباهنة ذي الشوكة إلا علي وحده، وكان مصلحة المخلفين واللطف الذي حصل لهم في دينهم ودنياهم في ذلك الزمان أقل منه في زمن الخلفاء الثلاثة، علِم بالضرورة أن ما يدعونه من اللطف والمصلحة الحاصلة بالأئمة المعصومين باطل قطعاً].<sup>(١)</sup>

**تعليق :**

في هذا الموضع يبين الشيخ - أيضاً - حقيقة تاريخية لا تعمى إلا على كل صاحب هوى، وهي أن المؤمنين في عهد الخلفاء الثلاثة أبي بكر وعمر وعثمان كانوا أسعد حياة وأعظم أمناً في عصرهم، بخلاف حالهم في عهد علي رضي الله عنه، حيث وقعت الفتنة وحدث الانقسام والتفرق. وقصد الشيخ بتقرير هذه الحقيقة الرد على قول الروافض بأن أئمتهم معصومون، ويحصل بهم اللطف والصلاح للأمة، وهذا متقضى بحال الناس في عهد أفضل هؤلاء الأئمة عند الرافضة حيث لم يحصل في عهده من

(١) المصدر السابق (٣٧٩/٣).

اللطف والمصلحة ما ادعاه الروافض، وتقرير الحقائق التاريخية لنقض أقوال أهل الكذب ليس فيه أي منقصة لأمير المؤمنين علي - رضي الله عنه -. وليس في هذا تنقص لعلي رضي الله عنه لأن وقته وقت فتن واضطرابات لا وقت صفاء وطمأنينة.

**الموضع الرابع: قال شيخ الإسلام:**

[وأيضاً فالحق لا يدور مع شخص غير النبي ﷺ، ولو دار الحق مع عليٍّ حيّثما دار لوجب أن يكون معصوماً كالنبي ﷺ، وهم من جهلهم يدعون ذلك، ولكن من علِمَ أنه لم يكن بأولى بالعصمة من أبي بكر وعمر وعثمان وغيرهم، وليس فيهم من هو معصوم، علِمَ كذبهم، وفتاويه من جنس فتاوى عمر وعثمان ليس هو أولى بالصواب منهم، ولا في أقوالهم من الأقوال المرجوحة أكثر مما في قوله، ولا كان ثناء النبي ﷺ ورضاه عنه بأعظم من ثنائه عليهم ورضاه عنهم، بل لو قال القائل: إنه لا يعرف من النبي ﷺ أنه عتب على عثمان في شيء، وقد عتب عليٍّ على في غير موضع لما أبعد، فإنه لما أراد أن يتزوج بنت أبي جهل اشتكته فاطمة لأبيها وقالت: إن الناس يقولون: إنك لا تغضب لبناتك، فقام رسول الله ﷺ خطيباً، وقال: «إنبني المغيرة استأذنوني أن يزوجوا ابنتهم عليٍّ بن أبي طالب، وإنني لا آذن ثم لا آذن، ثم لا آذن: إلا أن يريد ابن أبي طالب أن يطلق ابنتي ويتزوج ابنتهم، فإنما فاطمة بضعة مني يربيني ما رابها ويؤذيني ما آذها» ثم ذكر صهراً له منبني عبد شمس فقال: «حدثني فصدقني ووعدني فوفى لي» والحديث ثابت صحيح آخر جاه في الصحيح.

وكذلك في الصحيحين لما طرقه وفاطمة ليلاً، فقال: «الا تصليان؟» فقال له علي: إنما أنفسنا بيد الله إن شاء أن يبعثنا، فانطلق وهو يضرب فخذه ويقول: «وكان الإنسان أكثر شيء جدلاً».

وأما الفتاوى فقد أفتى بأن المتوفى عنها زوجها وهي حامل تعهد أبعد الأجلين، وهذه الفتيا كان قد أفتى بها أبو السنابل بن بعكك على عهد النبي ﷺ، فقال النبي ﷺ: «كذب أبو السنابل» وأمثال ذلك كثير. ثم بكل حال فلا يجوز أن يحكم بشهادته وحده، كما لا يجوز له أن يحكم لنفسه<sup>(١)</sup>.

### تعليق :

في هذا الموضع يرد شيخ الإسلام على قول الروافض بأن الحق يدور مع علي أينما دار! ويررون في هذا حديثاً موضوعاً رده شيخ الإسلام وبين أن الحق لا يدور مع شخص غير النبي ﷺ، ولكي يزيد في دحض هذه الشبهة الباطلة أوضح للروافض أن علياً - رضي الله عنه - ليس معصوماً، وله من الاختيارات المرجوحة كما لغيره أو أكثر، وهذا ثابت يعرفه أهل العلم بالآثار لم يأت به الشيخ من عنده، وأنه رضي الله عنه قد يجتهد في فعل فيعاته عليه النبي ﷺ كما في قصة خطبته بنت أبي جهل وغيرها.

وتقدير الحقائق الثابتة لدفع غلو أهل الرفض لا يُعد انتقاداً

(١) المصدر السابق (٤/٢٤١ - ٢٤٣).

من علي رضي الله عنه كما سبق.

**الموضع الخامس: قال شيخ الإسلام:**

«وأما قوله<sup>(١)</sup>: «رووا جمِيعاً أن فاطمة بضعة مني من آذها آذاني، ومن آذاني آذى الله». فإن هذا الحديث لم يرو بهذا اللفظ، بل روی بغيره، كما روی في سياق حديث خطبة علي لابنة أبي جهل، لما قام النبي ﷺ خطيباً فقال: «إنبني هشام بن المغيرة استأذنوني أن ينکحوا ابنتهم علي بن أبي طالب، وإنني لا آذن، إلا أن يريد ابن أبي طالب أن يطلق ابنتي وينکح ابنتهم» وفي رواية: «إنني أخاف أن تفتن في دينها» ثم ذكر صهراً له من بنى عبد شمس فأنشى عليه في مصاهرته إياه فقال: «حدثني فصدقني، ووعدني فوفى لي. وإنني لست أحل حراماً، ولا أحرم حلالاً، ولكن والله لا تجتمع بنت رسول الله وبنت عدو الله مكاناً واحداً» رواه البخاري ومسلم في الصحيحين من رواية علي بن الحسين والمسور بن مخرمة، فسبب الحديث خطبة علي رضي الله عنه لابنة أبي جهل، والسبب داخل في اللفظ قطعاً، إذ اللفظ الوارد على سبب لا يجوز إخراج سببه منه، بل السبب يجب دخوله بالاتفاق.

وقد قال في الحديث: «يرببني ما رابها ويؤذبني ما آذها» ومعلوم قطعاً أن خطبة ابنة أبي جهل عليها رابها وأذها، والنبي

(١) أي الراضا.

ربه ذلك وأذاه، فإن كان هذا وعيداً لاحقاً بفاعله، لزم أن يلحق هذا الوعيد عليّ بن أبي طالب، وإن لم يكن وعيداً لاحقاً، كان أبو بكر أبعد عن الوعيد من عليّ.

وإن قيل: إن علياً تاب من تلك الخطبة ورجع عنها.

قيل: فهذا يقتضي أنه غير معصوم. وإذا جاز أن من راب فاطمة وأذاها، يذهب ذلك بتوبته، جاز أن يذهب بغير ذلك من الحسنات الماحية، فإن ما هو أعظم من هذا الذنب تذهب الحسنات الماحية والتوبية والمصائب المكفرة.

وذلك أن هذا الذنب ليس من الكفر الذي لا يغفره الله إلا بالتوبية، ولو كان كذلك لكان عليّ - والعياذ بالله - قد ارتد عن دين الإسلام في حياة النبي ﷺ. ومعلوم أن الله تعالى نزّه علياً من ذلك. والخوارج الذين قالوا: إنه ارتد بعد موت النبي ﷺ، لم يقولوا: إنه ارتد في حياته، ومن ارتد فلابد أن يعود إلى الإسلام أو يقتله النبي ﷺ، وهذا لم يقع، وإذا كان هذا الذنب هو مما دون الشرك فقد قال تعالى: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشَرِّكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنِ يَشَاءُ»<sup>(١)</sup>.

وإن قالوا: بجهلهم: إن هذا الذنب كفر ليكفروا بذلك أبا بكر، لزمهم تكفير عليّ، واللازم باطل فالملزوم مثله. وهم دائماً يعيرون أبا بكر وعمر وعثمان، بل ويكفرونهم بأمور قد صدر من

(١) سورة النساء، الآية: ٤٨.

عليّ ما هو مثلها أو أبعد عن العذر منها، فإن كان ماجوراً أو معذوراً فهم أولى بالأجر والعذر، وإن قيل باستلزم الأمر الأخف فسقاً أو كفراً، كان استلزم الأغلظ لذلك أولى.

وأيضاً فيقال: إن فاطمة رضي الله عنها إنما عظم أذاها لما في ذلك من أذى أبيها، فإذا دار الأمر بين أذى أبيها وأذاها كان الاحتراز عن أذى أبيها أوجب. وهذا حال أبي بكر وعمر، فإنهما احترازاً عن أن يؤذيا أباها أو يربياه بشيء، فإنه عهد عهداً وأمر بأمر، فخافاً إن غيراً عهده وأمره أن يغضب لمخالفة أمره وعهده ويتأذى بذلك، وكل عاقل يعلم أن رسول الله ﷺ إذا حكم بحكم، وطلبت فاطمة أو غيرها ما يخالف ذلك الحكم، كان مراعاة حكم النبي ﷺ أولى، فإن طاعته واجبة، ومعصيته محرّمة، ومن تأذى بطاعته كان مخطئاً في تأذيه بذلك، وكان المواقف لطاعته مصيبة في طاعته. وهذا بخلاف من أذاها لغرض نفسه لا لأجل طاعة الله ورسوله.

ومن تدبر حال أبي بكر في رعايته لأمر النبي ﷺ، وأنه إنما قصد طاعة الرسول ﷺ لا أمراً آخر، يحكم أن حاله أكمل وأفضل وأعلى من حال عليّ رضي الله عنهم، وكلاهما سيد كبير من أكابر أولياء الله المتقيين، وحزب الله المفلحين، وعباد الله الصالحين، ومن السابقين الأولين، ومن أكابر المقربين، الذين يشربون بالتسنيم، ولهذا كان أبو بكر رضي الله عنه يقول: «والله لقرابة رسول الله ﷺ أحب إليّ أن أصل من قرابتي» وقال: «ارقبوا

### محمدًا ﷺ في أهل بيته» رواه البخاري عنه.

لكن المقصود أنه لو قُدِّر أن أبا بكر آذها، فلم يؤذها لغرض نفسه، بل ليطيع الله ورسوله، ويوصل الحق إلى مستحقه، وعلى رضي الله عنه كان قصده أن يتزوج عليها، فله في آذها غرض، بخلاف أبي بكر، فعلم أن أبا بكر كان أبعد أن يُذمَّ بأذها من عليّ، وأنه إنما قصد طاعة الله ورسوله بما لا حظ له فيه، بخلاف عليّ؛ فإنه كان له حظ فيما رابها به وأبو بكر كان من جنس من هاجر إلى الله ورسوله، وهذا لا يشبه من كان مقصوده امرأة يتزوجها. والنبي ﷺ يؤذيه ما يؤذي فاطمة إذا لم يعارض ذلك أمر الله تعالى، فإذا أمر الله تعالى بشيء فعله، وإن تأذى من تأذى من أهله وغيرهم، وهو في حال طاعته الله يؤذيه ما يعارض طاعة الله ورسوله، وهذا الإطلاق كقوله: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن أطاع أميري فقد أطاعني، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن عصى أميري فقد عصاني» ثم قد بين ذلك بقوله ﷺ: «إنما الطاعة في المعروف» فإذا كانت طاعة أمرائه أطلقها ومراده بها الطاعة في المعروف، فقوله: «من آذها فقد آذاني» يحمل على الأذى في المعروف بطريق الأولى والأخرى، لأن طاعة أمرائه فرض، وضدتها معصية كبيرة. وأما فعل ما يؤذي فاطمة فليس هو بمنزلة معصية أمر النبي ﷺ، وإنما لزم أن يكون عليّ قد فعل ما هو أعظم من معصية الله ورسوله، فإن معصية أمرائه معصيته، ومعصيته معصية الله. ثم إذا عارض معارض وقال: أبو بكر وعمر

وليا الأمر، والله قد أمر بطاعة أولي الأمر، وطاعةولي الأمر طاعة الله ومعصيته معصية لله، فمن سخط أمره وحكمه فقد سخط أمر الله وحكمه.

ثم أخذ يشّع على عليّ وفاطمة رضي الله عنهمما بأنهما ردّا أمر الله، وسخطا حكمه، وكرها ما أرضي الله، لأن الله يرضيه طاعته وطاعةولي الأمر، فمن كره طاعةولي الأمر فقد كره رضوان الله، والله يسخط لمعصيته، ومعصيةولي الأمر معصيته، فمن اتّبع معصيةولي الأمر فقد اتّبع ما أسخط الله وكره رضوانه. وهذا التشنيع ونحوه على عليّ وفاطمة رضي الله عنهمما أوجه من تشنيع الرافضة على أبي بكر وعمر، وذلك لأن النصوص الواردة عن النبي ﷺ في طاعة ولاة الأمور، ولزوم الجماعة، والصبر على ذلك مشهورة كثيرة، بل لو قال قائل: إن النبي ﷺ أمر بطاعة ولاة الأمور وإن استأثروا، والصبر على جُورهم، وقال: «إنكم ستلقون بعدي أثرة، فاصبروا حتى تلقوني على الحوض» وقال: «أدوا إليهم حقهم، وسلوا الله حقكم» وأمثال ذلك. فلو قُدر أن أبي بكر وعمر رضي الله عنهمما كانوا ظالمين مستأثرين بالمال لأنفسهما، لكان الواجب مع ذلك طاعتهما والصبر على جورهما.

ثم لو أخذ هذا القائل يقدح في عليّ وفاطمة رضي الله عنهمما ونحوهما بأنهم لم يصبروا ولم يلزمو الجماعة، بل جزعوا وفرّقوا الجماعة، وهذه معصية عظيمة - ل كانت هذه الشناعة أوجه من تشنيع الرافضة على أبي بكر وعمر رضي الله عنهمما، فإن أبي

بكر وعمر لا تقوم حجة بأنهما تركا واجبا، ولا فعلا محراً أصلاً، بخلاف غيرهما، فإنه قد تقوم الحجة بنوع من الذنوب التي لم يفعل مثلها أبو بكر ولا عمر. وما ينزعه علي وفاطمة رضي الله عنهمما عن ترك واجب أو فعل محظور، إلا وتنزيه أبي بكر وعمر أولى بكثير، ولا يمكن أن تقوم شبهة بتركهما واجباً أو تدعيمهما حداً، إلا والشبهة التي تقوم في علي وفاطمة أقوى وأكبر، فطلب الطالب مدح علي وفاطمة رضي الله عنهمما إما بسلامتهما من الذنوب، وإما بغفران الله لهما، مع القدح في أبي بكر وعمر بإقامة الذنب والمنع من المغفرة، من أعظم الجهل والظلم، وهو من أجهل وأظلم من يريد مثل ذلك في علي ومعاوية رضي الله عنهمما، إذا أراد مدح معاوية رضي الله عنه، والقدح في علي رضي الله عنه<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع الطويل يقلب الشيخ حجة الرافضي عليه ويحرجه أياً ما يراج، فالرافضي يزعم أن أبي بكر رضي الله عنه قد منع فاطمة رضي الله عنها حقها من (فَذَكَ) وأن هذا إيذاء لها، كما أنه إيذاء للرسول ﷺ القائل: «فاطمة بضعة مني يريني ما رابها، و يؤذني ما آذاها».

فبين له الشيخ الإسلام أن هذا الحديث له سبب، وقد قيل في

(١) منهاج السنة (٤/٢٥٨ - ٢٥٠).

علي رضي الله عنه لا أبي بكر رضي الله عنه!

فهو عليه السلام قد قاله عندما أراد علي أن يتزوج بنت أبي جهل على فاطمة، فإذا كان أبو بكر قد آذى فاطمة كما تزعمون فعلي قد آذها قبله، فما قلتم في أبي بكر فقولوه في علي، رضي الله عنهما وأبو بكر - أيضاً - لم يمنعها إلا اتباعاً لحديث رسول الله عليه السلام، فهو قد قدم حقه عليه السلام عليها بخلاف علي الذي أراد الزواج عليها - وفيه آذية لها - لحظ نفسه.

وكل هذا من تقرير الحقائق الثابتة، وفيه إنزال الصحابة منازلهم التي أنزلهم الله إليها دون غلوٍ في بعضهم، وذم لآخرين هم أفضل من الأولين.

وليس في هذا أي تنقص لعلي رضي الله عنه، وإنما فيه إفحام الروافض الجهال.

**الموضع السادس: قال شيخ الإسلام:**

« واستخلاف علي لم يكن على أكثر ولا أفضل ممن استخلف عليهم غيره، بل كان يكُون في المدينة في كل غزوة من الغزوات من المهاجرين والأنصار أكثر وأفضل من تخلف في غزوة تبوك؛ فإن غزوة تبوك لم يأذن النبي عليه السلام لأحد بالتخلف فيها، فلم يتخلف فيها إلا منافق أو معذور أو ثلاثة الذين تاب الله عليهم، وإنما كان عظم من تخلف فيها النساء والصبيان ولهذا لما استخلف علياً فيها خرج إليه باكيأ، وقال: أتدعني مع النساء

والصبيان؟ وروي أن بعض المنافقين طعنوا في عليٍّ، وقالوا: إنما استخلفه لأنه يبغضه، وإذا كان قد استخلف غير عليٍّ على أكثر وأفضل مما استخلف عليه عليٍّ. وكان ذلك استخلافاً مقيداً على طائفة معينة في مغيبه، ليس هو استخلافاً مطلقاً بعد موته على أمته، لم يطلق على أحد من هؤلاء أنه خليفة رسول الله ﷺ إلا مع التقييد، وإذا سُميَّ عليٍّ بذلك فغيره من الصحابة المستخلفين أولى بهذا الاسم، فلم يكن هذا من خصائصه.

وأيضاً فالذي يخلف المطاع بعد موته لا يكون إلا أفضل الناس، وأما الذي يخلفه في حال غزوه لعدوه، فلا يجب أن يكون أفضل الناس، بل العادة جارية بأنه يستصحب في خروجه لحاجته إليه في المغازي من يكون عنده أفضل من يستخلفه على عياله، لأن الذي ينفع في الجهاد هو شريكه فيما يفعله، فهو أعظم من يخلفه على العيال، فإن نفع ذاك ليس كنفع المشارك له في الجهاد.

والنبي ﷺ إنما شبهه علياً بهارون في أصل الاستخلاف لا في كماله، ولعله شركاء في هذا الاستخلاف يبين ذلك أن موسى لما ذهب إلى ميقات ريه لم يكن معه أحد يشاركه في ذلك، فاستخلف هارون على جميع قومه، والنبي ﷺ لما ذهب إلى غزوة تبوك أخذ معه جميع المسلمين إلا المعدور، ولم يستخلف علياً إلا على العيال وقليل من الرجال، فلم يكن استخلافه كاستخلاف موسى لهارون، بل ائتمنه في حال مغيبه، كما ائتمن موسى هارون

في حال مغيبة، فيبين له النبي ﷺ أن الاستخلاف ليس لنقص مرتبة المستخلف، بل قد يكون لأمانته كما استخلف موسى هارون على قومه، وكان عليّ خرج إليه يبكي وقال: أتدرني مع النساء والصبيان؟ كأنه كره أن يتختلف عنه.

وقد قيل: إن بعض المنافقين طعن فيه، فيبين له النبي ﷺ أن هذه المتنزلة ليست لنقص المستخلف، إذ لو كان كذلك ما استخلف موسى هارون<sup>(١)</sup>.

تعليق: في هذا الموضع يدحض شيخ الإسلام شبهة الرافضة في أن علياً هو الخليفة بعد رسول الله ﷺ لأنه قد استخلفه في غزوة تبوك على المدينة، وشبهه بهارون مع موسى عليه السلام، ويبين أن رسول الله ﷺ قد استخلف غير علي غير مرة في حياته، فلم يكن هذا دليلاً على استحقاقهم الخلافة، وإنما هو دليل على أمانة المستخلف حيث ائتمنه الرسول ﷺ على الأهل والأولاد والأموال.

فالشيخ رحمه الله قد أنزل علياً متنزلاً التي أنزله الرسول ﷺ إياها، وهي ائتمانه، ولم يغلُ فيه كغلو الرافضة فيجعل هذا دليلاً على أحقيته في الخلافة على أبي بكر وعمر وعثمان - رضي الله عنهم -.

(١) المصدر السابق (٤/٢٧٢ - ٢٧٤).

**الموضع السابع:** قال شيخ الإسلام راداً على قول الرافضة «بأن محبة علي مفرقة بين أهل الحق والباطل!».

[وإن أريد بذلك مطلق دعوى المحبة، دخل في ذلك الغالية كالمدّعين لـإلهيته ونبوته، فيكون هؤلاء أهل حق، وهذا كفر باتفاق المسلمين].

وإن أريد بذلك المحبة المطلقة فالشأن فيها، فأهل السنة يقولون: نحن أحق بها من الشيعة، وذلك أن المحبة المتضمنة للغلو هي كمحبة اليهود لموسى، والنصارى للمسيح، وهي محبة باطلة، وذلك أن المحبة الصحيحة أن يحب العبد ذلك المحبوب على ما هو عليه في نفس الأمر، فلو اعتقدت رجل في بعض الصالحين أنه نبي من الأنبياء، أو أنه من السابقين الأوّلين فأحبه، لكان قد أحب ما لا حقيقة له، لأنّه أحب ذلك الشخص بناءً على أنه موصوف بتلك الصفة، وهي باطلة، فقد أحب معدوماً لا موجوداً، كمن تزوج امرأة توهّم أنها عظيمة المال والجمال والدين والحسب فأحبها، ثم تبيّن أنها دون ما ظنه بكثير، فلا ريب أن حبه ينقص بحسب نقص اعتقاده، **إذ الحكم إذا ثبت لعلة زال بزوالها**.

فاليهودي إذا أحب موسى بناء على أنه قال: تمسكوا بالسبت مادامت السموات والأرض، وأنه نهى عن اتّباع المسيح ومحمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولم يكن موسى كذلك، فإذا تبيّن له حقيقة موسى صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يوم القيمة علم أنه لم يكن يحب موسى على ما هو عليه،

وإنما أحب موصوفاً بصفات لا وجود لها، فكانت محبته باطلة، فلم يكن مع موسى المبشر بعيسى المسيح ومحمد.

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «المرء مع من أحب». واليهودي لم يحب إلا ما لا وجود له في الخارج، فلا يكون مع موسى المبشر بعيسى ومحمد ﷺ، فإنه لم يحب موسى هذا، والحب والإرادة ونحو ذلك يتبع العلم والاعتقاد، فهو فرع الشعور، فمن اعتقد باطلأً فأحبه، كان محبًا لذلك الباطل، وكانت محبته باطلة فلم تنفعه، وهكذا من اعتقد في بشر الإلهية فأحبه لذلك، كمن اعتقد إلهية فرعون ونحوه، أو أئمة الإسماعيلية، أو اعتقد الإلهية في بعض الشيوخ، أو بعض أهل البيت، أو في بعض الأنبياء أو الملائكة، كالنصارى ونحوهم، ومن عرف الحق فأحبه، كان حبه لذلك الحق فكانت محبته من الحق فنفعته.

قال الله تعالى: ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَّ أَعْمَلَهُمْ ① وَالَّذِينَ إِيمَنُوا وَعَلَوْا الصَّلَاحَتِ وَإِمَانُهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مُحَمَّدٌ وَهُوَ الْحُقُوقُ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سِيَّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَّهُمْ ② ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَتَبْعَوْا الْبَطَلَ وَأَنَّ الَّذِينَ إِيمَنُوا أَتَبْعَوْا الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ ③ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُمْ ④﴾ (١). وهكذا النصراني مع المسيح: إذا أحبه معتقداً أنه إله - وكان عبداً - كان قد أحب ما لا حقيقة له، فإذا تبين له أن المسيح عبد رسول لم يكن قد أحبه، فلا يكون معه.

وهكذا من أحب الصحابة والتابعين والصالحين معتقداً فيهم الباطل، كانت محبته لذلك الباطل باطلة. ومحبة الرافضة لعليٰ رضي الله عنه من هذا الباب؛ فإنهم يحبون ما لم يوجد، وهو الإمام المعصوم المنصوص على إمامته، الذي لا إمام بعد النبي ﷺ إلا هو، الذي كان يعتقد أن أبا بكر وعمر رضي الله عنهم ظالمان معتديان أو كافران، فإذا تبيّن لهم يوم القيمة أن علياً لم يكن أفضل من واحد من هؤلاء، وإنما غايتها أن يكون قريباً من أحدهم، وأنه كان مقرّاً بإمامتهم وفضلهم، ولم يكن معصوماً لا هو ولا هم، ولا كان منصوصاً على إمامته، تبيّن لهم أنهم لم يكونوا يحبون علياً، بل هم من أعظم الناس بغضّاً لعليٰ رضي الله عنه في الحقيقة، فإنهم يبغضون من اتصف بالصفات التي كانت في عليٰ أكمل منها في غيره: من إثبات إمامية الثلاثة وتفضيلهم، فإن علياً رضي الله عنه كان يفضّلهم ويقرّ بإمامتهم. فتبيّن أنهم مبغضون لعليٰ قطعاً.

وبهذا يتبيّن الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه عن عليٰ رضي الله عنه أنه قال: إنه لعهد النبي الأميّ إلى أنه: «لا يحبني إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق» إن كان محفوظاً ثابتاً عن النبي ﷺ، فإن الرافضة لا تجده على ما هو عليه، بل محبتهم من جنس محبة اليهود لموسى والنصارى لعيسى، بل الرافضة تبغض نعوت عليٰ وصفاته، كما تبغض اليهود والنصارى نعوت موسى وعيسى، فإنهم يبغضون من أقر نبوة محمد ﷺ، وكانوا مقررين بها صلّى الله

عليهم أجمعين.

وهكذا كل من أحب شيئاً على أنه موصوف بصفات ولم يكن كذلك في نفس الأمر، كمن اعتقد في شيخ أنه يشفع في مريديه يوم القيمة، وأنه يرزقه وينصره ويفرج عنه الكربات ويجبيه في الضرورات، كما اعتقد أن عنده خزائن الله، أو أنه يعلم الغيب، أو أنه مَلَك، وهو ليس كذلك في نفس الأمر، فقد أحب ما لاحقيقة له.

وقول عليٌّ رضي الله عنه في هذا الحديث: لا يحبني إلا مؤمن ولا يبغضني إلا منافق، ليس من خصائصه، بل قد ثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال: «آية الإيمان حب الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار» وقال: «لَا يبغض الأنصار رجل يؤمن بالله واليوم الآخر» وقال: «لَا يحب الأنصار إِلَّا مُؤْمِنٌ وَلَا يبغضهم إِلَّا مُنَافِقٌ». وفي الحديث الصحيح حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ دعا له ولأمه أن يحببهما الله إلى عباده المؤمنين، قال: فلا تجد مؤمناً إلا يحبني وأمّي.

وهذا مما يبين به الفرق بين هذا الحديث وبين الحديث الذي روی عن ابن عمر: «ما كنا نعرف المنافقين على عهد النبي ﷺ إلا يبغضهم علينا» فإن هذا مما يعلم كل عالم أنه كذب، لأن النفاق له علامات كثيرة وأسباب متعددة غير بغض عليٍّ، فكيف لا يكون على النفاق علامة إلا بغض عليٍّ؟ وقد قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «آية النفاق بغض الأنصار» وقال في الحديث

الصحيح: «آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا أؤتمن خان».

وقد قال تعالى في القرآن في صفة المنافقين: «وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنَّ أَعْطَوْهُمْ مِنْهَا رَضْوًا»<sup>(١)</sup>، «وَمِنْهُمْ الَّذِينَ يَتَوَدَّنُونَ النَّبِيَّ»<sup>(٢)</sup>، «وَمِنْهُمْ مَنْ عَنَهَدَ اللَّهَ»<sup>(٣)</sup>، «وَمِنْهُمْ مَنْ يَكْثُلُ أَثْنَانَ لِي وَلَا فَتَسْتَيْ»<sup>(٤)</sup>، «وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ فَيَنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَهُ هَلْذِهِ إِيمَانًا».

وذكر لهم سبحانه وتعالى في سورة براءة وغيرها من العلامات والصفات ما لا يتسع هذا الموضع لبساطه.

بل لو قال: كنا نعرف المنافقين ببعض عليٍ لكان متوجهاً، كما أنهم أيضاً يعرفون ببعض الأنصار، بل وببعض أبي بكر وعمر، وببعض غير هؤلاء، فإن كل من ببعض ما يعلم أن النبي ﷺ يحبه ويyoاليه، وأنه كان يحب النبي ﷺ ويyoاليه، كان بغضه شعبة من شعب النفاق، والدليل يطرد ولا ينعكس. ولهذا كان أعظم الطوائف نفاقاً المبغضين لأبي بكر، لأنه لم يكن في الصحابة أحب إلى النبي ﷺ منه، ولا كان فيهم أعظم حباً للنبي ﷺ منه، بغضه من أعظم آيات النفاق. ولهذا لا يوجد المنافقون

(١) سورة التوبه، الآية: ٥٨.

(٢) سورة التوبه، الآية: ٦١.

(٣) سورة التوبه، الآية: ٧٥.

(٤) سورة التوبه، الآية: ٤٩.

في طائفة أعظم منها في مبغضيه، كالنصرية والإسماعيلية وغيرهم.

وإن قال قائل: فالرافضة الذين يبغضونه يظنون أنه كان عدواً للنبي ﷺ لما يذكر لهم من الأخبار التي تقتضي أنه كان يبغض النبي ﷺ وأهل بيته فأبغضوه لذلك.

قيل: إن كان هذا عذراً يمنع نفاق الذين يبغضونه جهلاً وتأوياً، فكذلك المبغضون لعلي الدين اعتقادوا أنه كافر مرتد، أو ظالم فاسق، فأبغضوه لبغضه لدين الإسلام، أو لما أحبه الله وأمر به من العدل، ولاعتقادهم أنه قتل المؤمنين بغير حق، وأراد علواً في الأرض وفساداً، وكان كفرعون ونحوه؛ فإن هؤلاء وإن كانوا جهلاً فليسوا بأجهل ممن اعتقد في عمر أنه فرعون هذه الأمة، فإن لم يكن بغض أولئك لأبي بكر وعمر نفاقاً لجهلهم وتأويلهم، فكذلك بغض هؤلاء لعليّ بطريق الأولى والأخرى، وإن كان بغض عليّ نفاقاً وإن كان المبغض جاهلاً متاؤلاً بغض أبي بكر وعمر أولى أن يكون نفاقاً حينئذ، وإن كان المبغض جاهلاً متاؤلاً<sup>(١)</sup>.

### تعليق :

في هذا الموضع الطريف يبين شيخ الإسلام أن الرافضة يبغضون علياً!! لأنهم في الحقيقة قد أحبوا شخصاً لا وجود له إلا في أذهانهم، ولم يحبوا علياً رضي الله عنه على حقيقته الثابتة عند

(١) منهاج السنة (٤/٢٩٢ - ٢٩٣).

المؤمنين، فهم كاليهود مع موسى، والنصارى مع عيسى عليهما السلام.

ثم بين الشيخ أن حديث علي - رضي الله عنه -: «لا يبغضنني إلا منافق» ينطبق على الراافضة، فهم منافقون لأنهم يبغضون علياً (الحقيقي)، ويحبون علياً (الوهمي).

وهذا الحديث ليس من خصائص علي أيضاً، فقد شاركه غيره فيه، كالأنصار.

ثم ذكر الشيخ أن الراافضة الذين يبغضون أبي بكر لا حجة لهم قائمة أمام الذين يبغضون علياً فما يدعونه في أبي بكر من أسباب البغض يمكن ادّعاء أكثر منه في علي، وكلاهما قد برأه الله من ذلك، ولكن الروافض قوم لا يفقهون.

فهذا من باب (الحجج المحرجة) كما سبق، ولا دخل له في (التنقص) من بعيد أو قريب.

#### الموضع الثامن: قال شيخ الإسلام:

[فإن جاز لرافضي أن يقدح فيهما<sup>(١)</sup> يقول: بأي وجه تلقون رسول الله ﷺ؟ مع أن الواحد منا لو تحدث مع امرأة غيره حتى أخرجها من منزلها وسافر بها، مع أن ذلك إنما جعلها بمنزلة الملكة التي يأتمر بأمرها ويطيعها، ولم يكن إخراجها لمظان

(١) أي طلحة والزبير - رضي الله عنهم -.

الفاحشة - كان لناصبي أن يقول: بأي وجه يلقى رسول الله ﷺ من قاتل امرأته وسلط عليها أعنانه حتى عقرها بها بغيرها، وسقطت من هودجها، وأعداؤها حولها يطوفون بها كالمسيبة التي أحاط بها من يقصد سباءها؟ ومعلوم أن هذا في مظنة الإهانة لأهل الرجل وهتكها وسبائها وسلطة الأجانب على قهرها وإذلالها وسبها وامتهانها، أعظم من إخراجها من منزلها بمنزلة الملكة العظيمة المجلة التي لا يأتي إليها أحد إلا بإذنها، ولا يهتك أحد سترها، ولا ينظر في خدرها.

ولم يكن طلحة والزبير ولا غيرهما من الأجانب يحملونها، بل كان في العسكر من محارمها، مثل عبدالله بن الزبير ابن اختها، وخلوة ابن الزبير بها ومسنه لها جائز بالكتاب والسنّة والإجماع، وكذلك سفر المرأة مع ذي محرمها جائز بالكتاب والسنّة والإجماع، وهي لم تسافر إلا مع ذي محرم منها. وأما العسكر الذين قاتلواها، فلو لا أنه كان في العسكر محمد بن أبي بكر مدد يده إليها لمد يده إليها الأجانب، ولهذا دعت عائشة رضي الله عنها على من مدد يده إليها وقالت: يد من هذه؟ أحرقها الله بالنار. فقال: أي أخيبة في الدنيا قبل الآخرة. فقالت: في الدنيا قبل الآخرة. فأحرق بالنار بمصر.

ولو قال المشنون: أنتم تقولون: إن آل الحسين سُبوا لما قتل الحسين ولم يُفعل بهم إلا من جنس ما فعل بعائشة حيث استولى عليها، ورُدّت إلى بيتها، وأعطيت نفقتها. وكذلك آل الحسين

استولى عليهم، ورددوا إلى أهليهم، وأعطوا نفقة، فإن كان هذا سبياً واستحللاً للحرمة النبوية، فعائشة قد سُبيت واستحللت حرمة رسول الله ﷺ وهم يشّعون ويزعمون أن بعض أهل الشام طلب أن يسترق فاطمة بنت الحسين، وأنها قالت: لا ها الله حتى تُكفر بديننا. وهذا إن كان وقع فالذين طلبوا من عليٍّ رضي الله عنه أن يسبّي من قاتلهم من أهل الجمل وصفين ويغنموا أموالهم، أعظم جرماً من هؤلاء، وكان في ذلك لو سبوا عائشة وغيرها.

ثم إن هؤلاء الذين طلبوا ذلك من عليٍّ كانوا متدينين به مصرّين عليه، إلى أن خرّجوا على عليٍّ وقاتلهم على ذلك. وذلك الذي طلب استرفاقة فاطمة بنت الحسين واحد مجھول لا شوكة له ولا حجة، ولا فعل هذا تديناً، ولماً منعه سلطانه من ذلك امتنع، فكان المستحلّون لدماء المؤمنين وحرّمهم وأموالهم وحرمة رسول الله ﷺ في عسکر عليٍّ أعظم منهم في عسکر بني أمية، وهذا متفق عليه بين الناس؛ فإن الخوارج الذين مرّوا من عسکر عليٍّ رضي الله عنه هم شر من شرار عسکر معاوية رضي الله عنه. ولهذا أمر النبي ﷺ بقاتلهم، وأجمع الصحابة والعلماء على قتالهم.

والرافضة أكذب منهم وأظلم وأجهل، وأقرب إلى الكفر والنفاق، لكنهم أعجز منهم وأذل، وكلا الطائفتين من عسکر عليٍّ، وبهذا وأمثاله ضعف عليٍّ وعجز عن مقاومة من كان بإزاره.

والمقصود هنا أن ما يذكرون من القدح في طلحة والزبير ينقلب بما هو أعظم منه في حق عليٍّ، فإن أجابوا عن ذلك بأن

علياً كان مجتهداً فيما فعل، وأنه أولى بالحق من طلحه والزبير. قيل: نعم، وطلحه والزبير كان مجتهدان، وعلى - وإن كان أفضل منهما - لكن لم يبلغ فعلهما بعائشة رضي الله عنها ما بلغ فعل علي، فعلي أعظم قدرًا منهما، ولكن إن كان فعل طلحه والزبير معها ذنباً، ففعل علي أعظم ذنباً، فتقاوم كبر القدر وعظم الذنب.

فإن قالوا: مما أحوجنا إلي ذلك، لأنهما أتيا بها، فما فعله علي مضاف إليهما لا إلى علي.

قيل: وهكذا معاوية لما قيل له: قد قُتِل عمار، وقد قال النبي ﷺ: «تقتلك الفئة الباغية» قال: أو نحن قتلناه؟ إنما قتله الذين جاءوا به حتى جعلوه تحت سيفنا. فإن كانت هذه الحجة مردودة، فحججة من احتج بأن طلحة والزبير هما فعلاً بعائشة ما جرى عليها من إهانة عسّكر علي لها، واستيلائهما عليها - مردودة أيضاً. وإن ثُبتت هذه الحجة قبلت حجة معاوية رضي الله عنه.

والرافضة وأمثالهم من أهل الجهل والظلم يحتجون بالحججة التي تستلزم فساد قولهم وتناقضهم؛ فإنه إن احتج ببنظيرها عليهم فسد قولهم المنقوض ببنظيرها، وإن لم يحتج ببنظيرها بطلت هي في نفسها، لأنه لابد من التسوية بين المتماثلين، ولكن متهاهم مجرد الهوى الذي لا علم معه، ومن أضلّ من اتّبع هواه بغير هدى من الله، إن الله لا يهدي القوم الظالمين.

وَجَمَاهِيرُ أَهْلِ السَّنَةِ مُتَفَقُونَ عَلَى أَنْ عَلَيًّا أَفْضَلُ مِنْ طَلْحَةَ وَالْزَّبِيرَ، فَضْلًا عَنْ مَعَاوِيَةَ وَغَيْرِهِ. وَيَقُولُونَ: إِنَّ الْمُسْلِمِينَ لَمَا افْتَرَقُوا فِي خِلَافَتِهِ فَطَائِفَةٌ قَاتَلَتْهُ وَطَائِفَةٌ قَاتَلَتْ مَعَهُ، كَانَ هُوَ وَأَصْحَابُهُ أُولَى الطَّائِفَتَيْنِ بِالْحَقِّ، كَمَا ثَبَّتَ فِي الصَّحِّيْحَيْنِ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «تَمْرِقُ مَارِقَةً عَلَى حِينٍ فُرْقَةً مِنَ الْمُسْلِمِينَ، يَقْتَلُهُمْ أُولَى الطَّائِفَتَيْنِ بِالْحَقِّ». فَهُؤُلَاءِ هُمُ الْخَوَارِجُ الْمَارِقُونَ الَّذِينَ مَرَقُوا فَقَتَلُوهُمْ عَلَيَّ وَأَصْحَابُهُ، فَعُلِمَ أَنَّهُمْ كَانُوا أُولَى بِالْحَقِّ مِنْ مَعَاوِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَأَصْحَابِهِ. لَكِنَّ أَهْلَ السَّنَةِ يَتَكَلَّمُونَ بِعِلْمٍ وَعِدْلٍ، وَيَعْطُونَ كُلَّ ذِيْ حَقٍّ حَقَّهُ<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع يقابل شيخ الإسلام بين حجج الرافضة في ذم طلحه والزبير - رضي الله عنهم - وحجج النواصب في ذم علي - رضي الله عنه - ويبين أنه ما من شبهة يقيمه الروافض على ذم طلحه والزبير إلا وللنواصب أشد منها، وهذا من قبيل (الحجج المحرجة) كما سبق. وليس من قبيل التنقض، وإنما ساق الشيخ (هذيان) النواصب لدفع (هذيان) الروافض.

وتتأمل ما خطَّ بالأسود مما يدل على مقدار محبته وتعظيمه لعلي - رضي الله عنه - وإنزاله في منزلته التي أرادها الله له.

ثم تتأمل قوله في الأخير: [أَهْلُ السَّنَةِ يَتَكَلَّمُونَ بِعِلْمٍ وَعِدْلٍ،

(١) المصدر السابق (٤/٣٥٤ - ٣٥٨).

ويعطون كل ذي حق حقه].

**الموضع التاسع: قال شيخ الإسلام:**

[قالوا<sup>(١)</sup> ومعاوية أيضاً كان خيراً من كثير من استنابه علىي، فلم يكن يستحق أن يعزل ويولى من هو دونه في السياسة، فإن علياً استناب زياد بن أبيه، وقد أشاروا على عليٍ بتولية معاوية. قالوا: يا أمير المؤمنين توليه شهراً واعزله دهراً. ولا ريب أن هذا كان هو المصلحة، إما لاستحقاقه وإما لتأليفة واستعطافه، فقد كان رسول الله ﷺ أفضل من عليٍ، وولى أبا سفيان، ومعاوية خير منه، فولى من هو خير من عليٍ من هو دون معاوية.]

فإذا قيل: إن علياً كان مجتهداً في ذلك.

قيل: وعثمان كان مجتهداً فيما فعل. وأين الاجتهاد في تخصيص بعض الناس بولاية أو إمارة أو مال، من الاجتهاد في سفك المسلمين بعضهم دماء بعض، حتى ذلّ المؤمنين وعجزوا عن مقاومة الكفار، حتى طمعوا فيهم وفي الاستيلاء عليهم؟ ولا ريب أنه لو لم يكن قتال، بل كان معاوية مقیماً على سياسة رعيته، وعلى مقیماً على سياسة رعيته، لم يكن في ذلك من الشر أعظم مما حصل بالاقتتال؛ فإنه بالاقتتال لم تزل هذه الفرقـة ولم يجتمعوا على إمام، بل سُفكـت الدماء، وقوـيت العداوة والبغـضاء، وضـعفت الطائفة التي كانت أقرب إلى الحق، وهي طائفة علىـ،

(١) أي النواصب.

وصاروا يطلبون من الطائفة الأخرى من المسالمة ما كانت تطلبه ابتداء.

وعلم أن الفعل الذي تكون مصلحته راجحة على مفسدته، يحصل به من الخير أعظم مما يحصل بعده، وهنا لم يحصل بالقتال مصلحة، بل كان الأمر مع عدم القتال خيراً وأصلح منه بعد القتال، وكان عليّ وعسركه أكثر وأقوى، وتعاونية وأصحابه أقرب إلى موافقته ومسالمته ومصالحته، فإذا كان مثل هذا الاجتهد مغفورة لصاحبها، فاجتهد عثمان أن يكون مغفورة أو لى وأخرى.

وأما معاوية وأعوانه فيقولون: إنما قاتلنا علياً قتال دفع عن أنفسنا وببلادنا؛ فإنه بدأنا بالقتال فدفعناه بالقتال ولم نبتدئ بذلك ولا اعتدينا عليه. فإذا قيل لهم: هو الإمام الذي كانت تجب طاعته عليكم ومبaitته وأن لا تشقولا عصا المسلمين. قالوا: ما نعلم أنه إمام تجب طاعته، لأن ذلك عند الشيعة إنما يعلم بالنص، ولم يبلغنا عن النبي ﷺ نص بإمامته ووجوب طاعته. ولا ريب أن عذرهم في هذا ظاهر، فإنه لو قدر أن النص الجلي الذي تدعى به الإمامية حق، فإن هذا قد كتم وأخفى في زمن أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم، فلم يجب أن يعلم معاوية وأصحابه مثل ذلك لو كان حقاً، فكيف إذا كان باطلأ؟<sup>(١)</sup>

(١) المصدر السابق (٤/٤٦٢ - ٤٦٤).

### تعليق:

في هذا الموضع يمارس الشيخ رحمه الله موهبته في ضرب شبّهات الروافض ب شبّهات النواصب لتسقط الشبهتان ويبيّن منهج أهل السنة المعتمد.

فهو يحرج الرافضة بأن جميع ما يقولونه في عثمان أو معاوية هو لازم لعلي، لا مناص من ذلك.

وكما سبق: ليس هذا من قبيل التنقض، ولكن من قبيل إسقاط شبّهات الطرفين، ليبيّن أهل الوسط وهم أهل السنة ظاهرين.

### الموضع العاشر: قال شيخ الإسلام:

[ثم يقال لهؤلاء الرافضة: لو قالت لكم النواصب: علي قد استحل دماء المسلمين، وقاتلهم بغير أمر الله ورسوله على رياسته. وقد قال النبي ﷺ: «سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر». وقال: «لا ترجعوا بعدي كفّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض» فيكون علي كافراً لذلك - لم تكن حجتكم أقوى من حجتهم؛ لأن الأحاديث التي احتجوا بها صحيحة.]

وأيضاً فيقولون: قتل النفوس فساد، فمن قتل النفوس على طاعته كان مریداً للعلو في الأرض والفساد. وهذا حال فرعون. والله تعالى يقول: ﴿تِلْكَ الْدَّارُ الْآخِرَةُ بَغْلَتْهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي

الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَنْبَةَ لِلْمُنَقِّبِينَ <sup>AT</sup> <sup>(١)</sup>؛ فمن أراد العلو في الأرض والفساد لم يكن من أهل السعادة في الآخرة. وليس هذا كقتال الصديق للمرتدين ولمانعي الزكاة؛ فإن الصديق إنما قاتلهم على طاعة الله ورسوله، لا على طاعته. فإن الزكاة فرض عليهم، فقاتلهم على الإقرار بها، وعلى أدائها، بخلاف من قاتل ليطيع هو].

[وفي الجملة فالذين قاتلهم الصديق رضي الله عنه كانوا ممتنعين عن طاعة رسول الله ﷺ والإقرار بما جاء به، فلهذا كانوا مرتدّين، بخلاف من أقر بذلك ولكن امتنع عن طاعة شخص معين كمعاوية وأهل الشام؛ فإن هؤلاء كانوا مقرّين بجميع ما جاء به الرسول ﷺ: يقيمون الصلاة، ويتونون الزكاة، وقالوا: نحن نقوم بالواجبات من غير دخول في طاعة عليٍّ رضي الله عنه، لما علينا في ذلك من الضرر، فأين هؤلاء من هؤلاء؟<sup>(٢)</sup>].

### تعليق :

هذا الموضع - أيضاً - هو من قبيل التضييق على الروافض وأنهم إن طعنوا في أبي بكر - رضي الله عنه - بشبهات لاغية فسيوجد غيرهم من النواصب ممن يطعن في علي - رضي الله عنه - بشبهات أخرى لاغية، فمهما ألصقوا بأبي بكر تهمةً من التهم فسيندرج ذلك على علي أيضاً ولن يستطيعوا أن يدفعوا ذلك عنه

(١) سورة ص، الآية: ٨٣.

(٢) المصدر السابق (٤/٤٩٩ - ٥٠١).

إلا بأن يدفعوا شباهتهم عن أبي بكر، فهم في حرج وضيق يرتدعون معه عن التعرض لصحابه رسول الله ﷺ أدنى تعرض.

**الموضع الحادي عشر: قال شيخ الإسلام:**

[اجتمع الناس على مبادئ أبي بكر كانت على قولكم أكمل، وأنتم وغيركم تقولون: إن علياً تخلف عنها مدة. فيلزم على قولكم أن يكون علياً مستكراً عن طاعة الله في نصب أبي بكر عليه إماماً، فيلزم حينئذ كفر علياً بمقتضى حجتكم، أو بطلانها في نفسها. وكفر عليٍ باطل، فلزم بطلانها]<sup>(١)</sup>.

**تعليق:**

الرافض يزعمون أن معاوية - رضي الله عنه - قد استكبر عن طاعة علي رضي الله عنه، فلهذا هو شرٌّ من إبليس الذي استكبر على آدم! فيجيبهم شيخ الإسلام دافعاً هذه الفرية عن معاوية بأن هذا يلزم علياً كما يلزم معاوية، فإن علياً قد تأخر عن مبادئ أبي بكر بالخلافة عدة أشهر فيلزم من هذا على قولكم أنه قد استكبر عن طاعته فيلزم من ذلك اللوازم الشنيعة التي ألمتم بها معاوية.

فإذا لم تلتزموا بذلك، فالحججة من أصلها باطلة، فإذا بطلت في حق علي فهي باطلة في حق معاوية سواء!

فهذا الموضع يبين موهبة شيخ الإسلام في إفحام الخصوم

(١) المصدر السابق (٤/٥١٥).

وإراجهم بالحجـة المـنـعـكـسـةـ الـتـيـ تـجـعـلـهـمـ يـقـولـوـنـ:ـ اللـهـمـ سـلـمـ،ـ سـلـمـ!ـ

### الموضع الثاني عشر: قال شيخ الإسلام:

إن الفضائل الثابتة في الأحاديث الصحيحة لأبي بكر وعمر أكثر وأعظم من الفضائل الثابتة لعلي، والأحاديث التي ذكرها هذا وذكر أنها في الصحيح عند الجمهور، وأنهم نقلوها في المعتمد من قولهم وكتبهم، هو من أبين الكذب على علماء الجمهور؛ فإن هذه الأحاديث التي ذكرها أكثرها كذب أو ضعيف باتفاق أهل المعرفة بالحديث، وال الصحيح الذي فيها ليس فيه ما يدل على إمامـةـ عـلـيـ وـلـاـ عـلـىـ فـضـيـلـتـهـ عـلـىـ أـبـيـ بـكـرـ وـعـمـرـ،ـ بـلـ وـلـيـسـ مـنـ خـصـائـصـهـ،ـ بـلـ هـيـ فـضـائـلـ شـارـكـهـ فـيـهاـ غـيرـهـ،ـ بـخـلـافـ مـاـ ثـبـتـ مـنـ فـضـائـلـ أـبـيـ بـكـرـ وـعـمـرـ؛ـ فـإـنـ كـثـيرـاـ مـنـهاـ خـصـائـصـ لـهـمـاـ،ـ لـاـ سـيـماـ فـضـائـلـ أـبـيـ بـكـرـ،ـ فـإـنـ عـامـتـهاـ خـصـائـصـ لـمـ يـشـرـكـهـ فـيـهاـ غـيرـهـ.

وأما ما ذكره من المطاعن، فلا يمكن أن يوجه على الخلفاء الثلاثة من مطعن إلا وجه على علي ما هو مثله أو أعظم منه.

فتبيّن أن ما ذكره في هذا الوجه من أعظم الباطل، ونحن نبيّن ذلك تفصيلاً.

وأما قوله: «إنهم جعلوه إماماً لهم حيث نزعه المخالف والموافق، وتركوا غيره حيث روى فيه من يعتقد إمامته من المطاعن ما يطعن في إمامته».

فيقال: هذا كذب بين؟ فإن علياً رضي الله عنه لم ينزعه المخالفون، بل القادحون في علي طوائف متعددة، وهم أفضل من القادحين في أبي بكر وعمر وعثمان، والقادحون فيه أفضل من الغلاة فيه، فإن الخوارج متفقون على كفره، وهم عند المسلمين كلهم خير من الغلاة الذين يعتقدون إلاهيته أو نبوته، بل هم - والذين قاتلوه من الصحابة والتابعين - خير عند جماهير المسلمين من الرافضة الإثنى عشرية، الذين اعتقدوا إماماً معصوماً.

وأبو بكر وعمر وعثمان ليس في الأمة من يقدح فيهم إلا الرافضة، والخوارج المكفرُون لعلي يوالون أبا بكر وعمر ويترضون عنهم، والمروانية الذين يُنسبون علياً إلى الظلم، ويقولون: إنه لم يكن خليفة يوالون أبا بكر وعمر مع أنهم ليسا من أقاربِهم، فكيف يُقال مع هذا: إن علياً نَزَّهه المؤلف والمخالف بخلاف الخلفاء الثلاثة؟

ومن المعلوم أن المتنزهين لهؤلاء أعظم وأكثر وأفضل، وأن القادحين في علي حتى بالكفر والفسق والعصيان طوائف معروفة، وهم أعلم من الرافضة وأدین، والرافضة عاجزون معهم علمًا ويدًا، فلا يمكن الرافضة أن تقيم عليهم حجة تقطعهم بها، ولا كانوا معهم في القتال منصوريين عليهم.

والذين قدحوا في علي رضي الله عنه وجعلوه كافراً وظالماً ليس فيهم طائفة معروفة بالردة عن الإسلام، بخلاف الذين يمدحونه ويقدحون في الثلاثة، كالغالبية الذين يدعون إلهيته من

النصيرية وغيرهم، وكالإسماعيلية الملاحدة الذين هم شر من النصيرية، وكالغالبية الذين يدعون نبوته؛ فإن هؤلاء مرتدون كفراهم بالله ورسوله ظاهر لا يخفى على عالم بدين الإسلام، فمن اعتقاد في بشر الإلهية، أو اعتقاد بعد محمد صلوات الله عليه نبياً، أو أنه لم يكن نبياً بل كان عليّ هو النبي دونه وإنما غلط جبريل؛ فهذه المقالات ونحوها مما يظهر كفر أهلها لمن يعرف الإسلام أدنى معرفة.

بخلاف من يكفر علياً ويلعنه من الخوارج، وممن قاتله ولعنه من أصحاب معاوية وبني مروان وغيرهم؛ فإن هؤلاء كانوا مقررين بالإسلام وشرائعه: يقيمون الصلاة، ويفوتون الزكاة، ويصومون رمضان، ويحجون البيت العتيق، ويحرمون ما حرم الله ورسوله، وليس فيهم كفر ظاهر، بل شعائر الإسلام وشرائعه ظاهرة فيهم معظمة عندهم، وهذا أمر يعرفه كل من عرف أحوال الإسلام، فكيف يدعى مع هذا أن جميع المخالفين نزّهوه دون الثلاثة؟

بل إذ اعتبر الذين كانوا يبغضونه ويوالون عثمان، والذين كانوا يبغضون عثمان ويحبون علياً، وجد هؤلاء خيراً من أولئك من وجوه متعددة، فالمنزّهون لعثمان القادحون في علي أعظم وأدّي وأفضل من المترّهين لعلي القادحين في عثمان، كالزيدية مثلاً.

فمعلوم أن الذين قاتلوه ولعنه وذمّوه من الصحابة والتابعين

وغيرهم هم أعلم وأدین من الذين يتولونه ويلعنون عثمان، ولو تخلّى أهل السنة عن موالة عليٍّ رضي الله عنه وتحقيق إيمانه ووجوب موالاته، لم يكن في المتولّين له من يقدر أن يقاوم المبغضين له من الخوارج والأموية والمروانية؛ فإن هؤلاء طوائف كثيرة<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع يرد شيخ الإسلام على مقوله الرافضي بأن علياً قد نزهه المؤلف والمخالف بخلاف الخلفاء الراشدين الثلاثة، فبين رحمة الله أن علياً قد خالقه أقوام وطعنوا فيه ولم يتفقوا عليه كما يزعم الرافضي.

ثم عقد مقارنة بين الذين غلوا فيه وبين الذين طعنوا فيه ووضّح أن الآخرين أفضل من الأولين فمتابعتهم وتصديق شبهاهم أولى من متابعة وتصديق الروافض، ولكن الله نزه أهل السنة وحمها من سلوك مسلك الطائفتين، فحفظت لعلي حقه وعرفت فضله، فلم تغل فيه أو تجُف عنه.

وتأمل - أخي القارئ - ما خط بالأسود في نهاية الموضع تجد أن شيخ الإسلام - بذكائه الواسع - قد أخبرنا بأن أهل السنة هم المدافعون حقاً عن علي رضي الله عنه أمام أعدائه، بخلاف الروافض الذين سيعجزون عن مقاومة النواصي الشائين له، لأنه

(١) المصدر السابق (٦/٥ - ١٠).

ما من مطعن للرافض على الخلفاء الثلاثة إلا وللنواصب أشد منه وأعظم في علي. أما أهل السنة فإنهم يتربصون عن الجميع ويتعاملون معهم كما أمر الله ورسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

**الموضع الثالث عشر: قال شيخ الإسلام عن علي رضي**

الله عنه:

[وتشبيهه بهارون ليس بأعظم من تشبيه أبي بكر وعمر: هذا يابراهيم وعيسى، وهذا بنوح وموسى؛ فإن هؤلاء الأربعة أفضل من هارون، وكل من أبي بكر وعمر شبه باثنين لا بواحد، فكان هذا التشبيه أعظم من تشبيه علي، مع أن استخلاف علي له فيه أشباه وأمثال من الصحابة.]

وهذا التشبيه ليس لهذين فيه شبيه، فلم يكن الاستخلاف من الخصائص، ولا التشبيه ببني في بعض أحواله من الخصائص. وكذلك قوله: «لأعطين الرأية رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله قال: فتطاولنا، فقال: ادعوا لي علياً، فأتاه وبه رمد، فبصق في عينيه ودفع الرأية إليه، ففتح الله على يديه» وهذا الحديث أصح ما روي لعلي من الفضائل، أخرجاه في الصحيحين من غير وجه. وليس هذا الوصف مختصاً بالأئمة ولا بعلي؛ فإن الله ورسوله يحب كل مؤمن تقي، وكل مؤمن تقي يحب الله ورسوله، لكن هذا الحديث من أحسن ما يُحتج به على النواصب الذين يتبرؤون منه ولا يتولونه ولا يحبونه، بل قد يكفرون أو يفسقونه كالخوارج؛ فإن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شهد له بأنه يحب الله ورسوله

ويحبه الله ورسوله.

لكن هذا الاحتجاج لا يتم على قول الرافضة الذين يجعلون النصوص الدالة على فضائل الصحابة كانت قبل ردمهم؛ فإن الخوارج تقول في عليٍّ مثل ذلك، لكن هذا باطل، فإن الله ورسوله لا يطلق هذا المدح على من يعلم أنه يموت كافراً.

[وكذلك حديث المباهلة شركه فيه فاطمة وحسن وحسين، كما شركوه في حديث الكسae، فعُلِّمَ أن ذلك لا يختص بالرجال ولا بالذكور ولا بالأئمة، بل يشركه فيه المرأة والصبي، فإن الحسن والحسين كانوا صغيرين عند المباهلة، فإن المباهلة كانت لما قدم وفد نجران بعد فتح مكة سنة تسع أو عشر، والنبي ﷺ مات ولم يكمل الحسين سبع سنين، والحسن أكبر منه بنحو سنة، وإنما دعا هؤلاء لأنه أمر أن يدعوا كل واحد من الأقربين: الأبناء والنساء والأنفس، فيدعوا الواحد من أولئك: أبناءه ونساءه، وأخص الرجال به نسبياً.

وهؤلاء أقرب الناس إلى النبي ﷺ نسبياً، وإن كان غيرهم أفضل منهم عنده، فلم يؤمر أن يدعوا أفضل أتباعه، لأن المقصود أن يدعوا كل واحد منهم أخص الناس به، لما في جبلا الإنسان من الخوف عليه وعلى ذوي رحمه الأقربين إليه، ولهذا خصهم في حديث الكسae.

والدعاء لهم والمباهلة مبناه على العدل، فأولئك أيضاً يحتاجون أن يدعوا أقرب الناس إليهم نسبهم، وهم يخالفون عليهم

ما لا يخافون على الأجانب، ولهذا امتنعوا عن المباهلة، لعلمهم بأنه على الحق، وأنهم إذا باهلوه حقت عليهم بهلة الله وعلى الأقربين إليهم، بل قد يحذر الإنسان على ولده ما لا يحذره على نفسه.

فإن قيل: فإذا كان ما صح من فضائل عليٍّ رضي الله عنه، كقوله عليه السلام: «لأعطي الرأبة رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله»، قوله: «أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى»، قوله: «اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهيرهم تطهيرًا» ليس من خصائصه، بل له فيه شركاء، فلماذا تمنى بعض الصحابة أن يكون له ذلك، كما روي عن سعد وعن عمر؟

فالجواب: أن في ذلك شهادة النبي عليه السلام لعليٍّ بإيمانه باطناً وظاهراً، وإثباتاً لموالاته لله ورسوله ووجوب موالاة المؤمنين له. وفي ذلك رد على النواصب الذين يعتقدون كفره أو فسقه، كالخوارج المارقين الذين كانوا من أعبد الناس، كما قال النبي عليه السلام فيهم: «يحرق أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامه مع صيامهم، وقراءته مع قراءتهم، يقرأون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، أينما لقيتموه فاقتلوهم» وهؤلاء يكفرونه ويستحلون قتله، ولهذا قتله واحد منهم، وهو عبد الرحمن بن ملجم المرادي، مع كونه كان من أعبد الناس.

وأهل العلم والسنّة يحتاجون إلى إثبات إيمان عليٍّ وعلمه

ودينه للرد على هؤلاء، أعظم مما يحتاجون إلى مناظرة الشيعة؛ فإن هؤلاء أصدق وأدین، والشبه التي يحتاجون بها أعظم من الشبه التي تحتاج بها الشيعة، كما أن المسلمين يحتاجون في أمر المسيح صلوات الله وسلامه عليه إلى مناظرة اليهود والنصارى، فيحتاجون أن ينفوا عنه ما يرميه به اليهود من أنه كاذب ولد زنا، وإلى ما تدعى النصارى من الإلهية، وجدل اليهود أشد من جدل النصارى، ولهم شبه لا يقدر النصارى أن يجيبوهم عنها، وإنما يجيبهم عنها المسلمون، كما أن للتناوب شبهًا لا يمكن الشيعة أن يجيبوا عنها، وإنما يجيبهم عنها أهل السنة.

فهذه الأحاديث الصحيحة المثبتة لإيمان عليٍّ باطنًا وظاهرًا رد على هؤلاء، وإن لم يكن ذلك من خصائصه، كالنصوص الدالة على إيمان أهل بدر وبيعة الرضوان باطنًا وظاهرًا؛ فإن فيها ردًا على من ينماز في ذلك من الروافض والخوارج، وإن لم يكن ما يستدل به من خصائص واحد منهم، وإذا شهد النبي ﷺ لمعين بشهادة، أو دعا له بدعا، أحب كثير من الناس أن يكون له مثل تلك الشهادة ومثل ذلك الدعاء، وإن كان النبي ﷺ يشهد بذلك لخلق كثير ويدعو به لخلق كثير، وكان تعينه لذلك المعين من أعظم فضائله ومناقبه<sup>(١)</sup>.

(١) المصدر السابق (٥/٤٣ - ٤٨).

### تعليق:

في هذا الموضع يبين شيخ الإسلام قضية سبق توضيحيها في المقدمة وهي أن الفضائل الثابتة لعلي رضي الله عنه هي فضائل مشتركة بينه وبين غيره ولم ينفرد بشيء منها، وفي هذا رد على الروافض الذين سيستغلون مثل هذه الفضائل في ادعاء عصمته أو أحقيته بالخلافة أو نحو ذلك من الغلو.

ثم وضَّحَ - رحمه الله - أن هذه الفضائل الثابتة له فيها أعظم الرد على التوaciب الذين يبغضونه، فهي سلاحٌ بيد أهل السنة يقطعون به شبّهاتهم.

ففي فضائله الثابتة رد على الطائفتين الخائبتين: رد على الروافض لأنها مشتركة ورد على التوaciب لأنها ثابتة.

وتقرير الحقائق ليس فيه أي تنقص لعلي رضي الله عنه.

### الموضع الرابع عشر: قال شيخ الإسلام:

«استعانة عليٍّ برعيته و حاجته إليهم كانت أكثر من استعانة أبي بكر، وكان تقويم أبي بكر لرعايته وطاعتهم له أعظم من تقويم عليٍّ لرعايته وطاعتهم له. فإن أبو بكر كانوا إذا نازعوه أقام عليهم الحجة حتى يرجعوا إليه، كما أقام الحجة على عمر في قتال مانعي الزكاة وغير ذلك. وكانوا إذا أمرهم أطاعوه. وعلى رضي الله عنه لما ذكر قوله في أمهات الأولاد وأنه اتفق رأيه ورأي عمر على أن لا يُعن، ثم رأى أن يُعن، فقال له قاضيه عبيدة

السلماني:رأيك مع عمر في الجماعة أحب إلينا من رأيك وحدك في الفرقة.

وكان يقول: اقضوا كما كتتم تقضون؛ فإني أكره الخلاف، حتى يكون الناس جماعة أو أموت كما مات أصحابي.

وكانت رعيته كثيرة المعصية له، وكانوا يشيرون عليه بالرأي الذي يخالفهم فيه، ثم يتبين له أن الصواب كان معهم. كما أشار عليه الحسن بأمور، مثل أن لا يخرج من المدينة دون المبايعة، وأن لا يخرج إلى الكوفة، وأن لا يقاتل بصفتين، وأشار عليه أن لا يعزل معاوية، وغير ذلك من الأمور.

وفي الجملة فلا يشك عاقل أن السياسة انتظمت لأبي بكر وعمر وعثمان ما لم تنتظم لعلي رضي الله عنهم. فإن كان هذا لكمال المتولّي وكمال الرعية، كانوا هم ورعايتهم أفضل. وإن كان لكمال المتولّي وحده، فهو أبلغ في فضلهم. وإن كان ذلك لفطرة نقص رعية علي، كان رعية علي أقصى من رعية أبي بكر رضي الله عنه وعمر وعثمان.

ورعيته هم الذين قاتلوا معه، وأقرّوا بإمامته. ورعية الثلاثة كانوا مقرّين بإمامتهم. فإذا كان المقربون بإمامنة الثلاثة أفضل من المقربين بإمامنة علي، لزم أن يكون كل واحد من الثلاثة أفضل منه.

وأيضاً فقد انتظمت السياسة لمعاوية ما لم تنتظم لعلي،

فيلزم أن تكون رعية معاوية خيراً من رعية عليّ، ورعية معاوية شيعة عثمان، وفيهم النواصب المبغضون لعليّ، فتكون شيعة عثمان والنواصب أفضل من شيعة عليّ، فيلزم على كل تقدير: إما أن يكون الثلاثة أفضل من عليّ، وإما أن تكون شيعة عثمان والنواصب أفضل من شيعة عليّ والروافض.

وأيهمما كان لزم فساد مذهب الرافضة؛ فإنهم يدعون أن علياً أكمل من الثلاثة، وأن شيعته الذين قاتلوا معه أفضل من الذين بايعوا الثلاثة، فضلاً عن أصحاب معاوية.

والمعلوم باتفاق الناس أن الأمر انتظم للثلاثة ولمعاوية ما لم يستنظم لعليّ. فكيف يكون الإمام الكامل والرعاية الكاملة - على رأيهم - أعظم اضطراباً وأقل انتظاماً من الإمام الناقص والرعاية الناقصة؟ بل من الكافرة والفاسقة على رأيهم؟

ولم يكن في أصحاب عليّ من العلم والدين والشجاعة والكرم، إلا ما هو دون ما في رعية الثلاثة. فلم يكونوا أصلح في الدنيا ولا في الدين. ومع هذا فلم يكن للشيعة إمام ذو سلطان معصوم بزعمهم أعظم من عليّ، فإذا لم يستقيموا معه كانوا أن لا يستقيموا مع من هو دونه أقوى وأحرى. فعلم أنهم شر وأنقص من غيرهم<sup>(١)</sup>.

(١) المصدر السابق (٤٦٥ - ٤٦٧) / ٥.

### تعليق :

في هذا الموضع يرد شيخ الإسلام على طعن الرافضي في أبي بكر بأنه قد احتاج إلى رعيته في قوله: «إن استقمت فأعينوني، وإن زلت فقوموني» قال الرافضي: [وكيف يجوز إماماة من يستعين بالرعاية على تقويمه، مع أن الرعاية تحتاج إليه؟].

فأجابه الشيخ بما سبق، وهو أن استعانته على برعنته أكثر من استعانته أبي بكر، فإذا لم تجز إماماة أبي بكر بزعمكم، لم تجز إماماة علي.

ثم بين عكس هذا الذي يزعمه الرافضي من خلال الواقع التاريخي، فقرر أن خلافة أبي بكر بل عمر وعثمان وعاوية كانت السياسة فيها منتظمة أكثر مما انتظمت في عهد علي، فإذا لم تجز إمامتهم وهم كذلك، فإنما علي غير جائزة على قولكم.

وتقدير الحقائق الثابتة للرد على الغلة ليس فيه أي تنقص من علي - رضي الله عنه - كما سبق.

### الموضع الخامس عشر:

«قال الرافضي: «وأحرق<sup>(١)</sup> الفجاءة السلمى بالنار، وقد نهى النبي ﷺ عن الإحرق بالنار».

فقال شيخ الإسلام: [الجواب: أن الإحرق بالنار عن علي

(١) أي أبي بكر - رضي الله عنه - .

أشهر وأظهر منه عن أبي بكر وأنه قد ثبت في الصحيح أن علياً أتى بقوم زنادقة من غلاة الشيعة، فحرقهم بالنار، فبلغ ذلك ابن عباس، فقال: لو كنت أنا لم أحرقهم بالنار، لنهي النبي ﷺ أن يُعذَّب بعذاب الله، ولضررت أعناقهم، لقول النبي ﷺ: «من بدَّل دينه فاقتلوه».

فبلغ ذلك علياً، فقال: ويع ابن أم الفضل ما أسقطه على الهنات.

فعلي حرق جماعة بالنار. فإن كان ما فعله أبو بكر منكراً، ففعل علي أتَّكر منه، وإن كان فعل علي مما لا يُتَّكر مثله على الأئمة، فأبُو بكر أَوْلَى أن لا يُتَّكر عليه<sup>(١)</sup>.

#### تعليق:

في هذا الموضع - وقد مر مثله كثير - يقلب شيخ الإسلام شبهة الروافض على رؤوسهم ل يجعلهم يطلبون النجاة من هذا المأزق الذي ورطوا به أنفسهم بجهلهم.

ولم يكذب شيخ الإسلام على علي في هذا الموضع وإنما أبرز للروافض هذه الحادثة الثابتة ليفهمهم بها، وهي اجتهاد من إمام المسلمين في زمانه علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - لا يُذم بفعله.

(١) المصدر السابق (٤٩٥/٥ - ٤٩٦).

**الموضع السادس عشر: قال الراضاي طاعناً في أبي بكر  
رضي الله عنه:**

[وأهمل حدود الله فلم يقتض من خالد بن الوليد ولا حدّه حيث قتل مالك بن نويرة، وكان مسلماً، وتزوج امرأته في ليلة قتلها وضاجعها، وأشار عليه عمر بقتله فلم يفعل].

قال شيخ الإسلام: [والجواب: أن يقال: أولاً: إن كان ترك قتل قاتل المعصوم مما يُنكر على الأئمة، كان هذا من أعظم حجة شيعة عثمان على علي؛ فإن عثمان خير من ملء الأرض من مثل مالك بن نويرة، وهو خليفة المسلمين، وقد قُتل مظلوماً شهيداً بلا تأويل مسوغ لقتله، وعلى لم يقتل قاتلته، وكان هذا من أعظم ما امتنعت به شيعة عثمان عن مبايعة علي، فإن كان علي له عذر شرعي في ترك قتل قاتلة عثمان، فعذر أبي بكر في ترك قتل قاتل مالك بن نويرة أقوى، وإن لم يكن لأبي بكر عذر في ذلك فعلي أقوى أن لا يكون له عذر في ترك قتل قاتلة عثمان.

وأما ما تفعله الراضاة من الإنكار على أبي بكر في هذه القضية الصغيرة، وترك إنكار ما هو أعظم منها على علي، فهذا من فرط جهلهم وتناقضهم.

وكذلك إنكارهم على عثمان كونه لم يقتل عبيد الله بن عمر بالهرمزان، هو من هذا الباب.

وإذا قال القائل: عليّ كان معدوراً في ترك قتل قاتلة عثمان،

لأن شروط الاستيفاء لم توجد: إما لعدم العلم بأعيان القتلة، وإما لعجزه عن القوم لكونهم ذوي شوكة، ونحو ذلك.

قيل: فشروط الاستيفاء لم توجد في قتل قاتل مالك بن نويرة، وقتل قاتل الهرمزان، لوجود الشبهة في ذلك، والحدود تُدرأ بالشبهات.

وإذا قالوا: عمر أشار عَلَى أبي بكر بقتل خالد بن الوليد، وعلىي أشار عَلَى عثمان بقتل عبيد الله بن عمر.

قيل: وطلحة والزبير وغيرهما أشاروا عَلَى عليّ بقتل قتلة عثمان، مع أن الذين أشاروا عَلَى أبي بكر بالقود، أقام عليهم حجّة سلّموا لها: إما لظهور الحق معه، وإما لكون ذلك مما يسوغ فيه الاجتهاد.

وعليّ لما لم يوافق الذين أشاروا عليه بالقود، جرى بينه وبينهم من الحروب ما قد عُلم، وقتل قتلة عثمان أهون مما جرى بالجمل وصفين فإذا كان في هذا اجتهد سائغ، ففي ذلك أُولى.

وإن قالوا: عثمان كان مباح الدم.

قيل لهم: فلا يشك أحد في أن إباحة دم مالك بن نويرة أظهر من إباحة دم عثمان، بل مالك بن نويرة لا يُعرف أنه كان معصوم الدم، ولم يثبت ذلك عندنا. وأما عثمان فقد ثبت بالتواتر ونصوص الكتاب والسنّة أنه كان معصوم الدم. وبين عثمان ومالك بن نويرة من الفرق ما لا يحصي عدده إلا الله تعالى.

ومن قال: إن عثمان كان مباح الدم، لم يمكنه أن يجعل علياً معصوم الدم، ولا الحسين؛ فإن عصمة دم عثمان أظهر من عصمة دم علي والحسين. وعثمان أبعد عن موجبات القتل من علي والحسين. وشُبهة قتلة عثمان أضعف بكثير من شبهة قتلة علي والحسين؛ فإن عثمان لم يقتل مسلماً، ولا قاتل أحداً على ولايته ولم يطلب قتال أحد على ولايته أصلاً؛ فإن وجب أن يُقال: من قتل خلقاً من المسلمين على ولايته إنه معصوم الدم، وإنه مجتهد فيما فعله، فلأنه يُقال: عثمان معصوم الدم، وإنه مجتهد فيما فعله من الأموال والولايات بطريق الأولى والأخرى.

ثم يُقال: غاية ما يُقال في قصة مالك ابن نويرة: إنه كان معصوم الدم وإن خالداً قتله بتأويل، وهذا لا يبيح قتل خالد، كما أن أسامة بن زيد لما قتل الرجل الذي قال: لا إله إلا الله. وقال له النبي ﷺ: «يا أسامة أقتلته بعد أن قال: لا إله إلا الله؟ يا أسامة أقتلته بعد أن قال: لا إله إلا الله؟ يا أسامة أقتلته بعد أن قال لا إله إلا الله؟» فأنكر عليه قتله، ولم يوجب قواداً ولا دية ولا كفارة.

وقد روى محمد بن جرير الطبرى وغيره عن ابن عباس وقتادة أن هذه الآية: قوله تعالى: «وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَيْتُمُ الْسَّلَمَ لَسْتَ مُؤْمِنًا» نزلت في شأن مرداس، رجل من غطفان، بعث النبي ﷺ جيشاً إلى قومه، عليهم غالب الليثي، ففرّ أصحابه ولم يفرّ. قال: إني مؤمن، فصَبَحَتِهُ الخيل، فسلم عليهم، فقتلواه وأخذوا غنمه، فأنزل الله هذه الآية، وأمر رسول الله ﷺ برد أمواله

إلى أهله وبيته إليهم، ونهى المؤمنين عن مثل ذلك. وكذلك خالد بن الوليد قد قتلبني جديمة متأولاً، ورفع النبي ﷺ يديه وقال: «اللهم إني أبدأ إليك مما صنع خالد». ومع هذا فلم يقتله النبي ﷺ لأنّه كان متأولاً.

فإذا كان النبي لم يقتله مع قتله غير واحد من المسلمين منبني جديمة للتأويل، فلأنّ لا يقتله أبو بكر لقتله مالك بن نويرة بطريق الأولى والأخرى.

وقد تقدم ما ذكره هذا الرافضي من فعل خالد ببني جديمة، وهو يعلم أنّ النبي ﷺ لم يقتله، فكيف لم يجعل ذلك حجة لأبي بكر في أنّ لا يقتله؟! لكن من كان متبعاً لهواه أعماه عن اتباع الهدى.

وقوله: إنّ عمر أشار بقتله.

فيقال: غاية هذا أن تكون مسألة اجتهاد، كان رأي أبي بكر فيها أن لا يقتل خالداً، وكان رأي عمر فيها قتله، وليس عمر بأعلم من أبي بكر: لا عند السنة ولا عند الشيعة، ولا يجب على أبي بكر ترك رأيه لرأي عمر، ولم يظهر بدليل شرعي أن قول عمر هو الراجح، فكيف يجوز أن يجعل مثل هذا عيباً لأبي بكر إلا من هو من أقل الناس علمًا ودينًا؟

وليس عندنا أخبار صحيحة ثابتة بأنّ الأمر جرى على وجه يُوجب قتل خالد.

وأما ما ذكره من تزوجه بامرأته ليلة قتله؛ فهذا مما لم يعرف ثبوته. ولو ثبت لكان هناك تأويل يمنع الرجم. والفقهاء مختلفون في عدّة الوفاة: هل تجب للكافر؟ على قولين. وكذلك تنازعوا: هل يجب على الذمية عدّة وفاة؟ على قولين مشهورين للمسلمين، بخلاف عدّة الطلاق؛ فإن تلك سببها الوطء، فلا بد من براءة الرحم. وأما عدّة الوفاة فتجب بمجرد العقد، فإذا مات قبل الدخول بها فهل تعتد من الكافر أم لا؟ فيه نزاع. وكذلك إن كان دخل بها، وقد حاضت بعد الدخول حيضة.

هذا إذا كان الكافر أصلياً. وأما المرتد إذا قُتل، أو مات على رُدّته، ففي مذهب الشافعي وأحمد وأبي يوسف ومحمد ليس عليها عدّة وفاة بل عدّة فرقة بائنة، لأن النكاح بطل بردّة الزوج، وهذه الفرقة ليست طلاقاً عند الشافعي وأحمد، وهي طلاق عند مالك وأبي حنيفة، ولهذا لم يوجبوا عليها عدّة وفاة، بل عدّة فرقة بائنة، فإن كان لم يدخل بها فلا عدّة عليها، كما ليس عليها عدّة من الطلاق.

ومعلومات أن خالداً قتل مالك بن نويرة لأنه رأه مرتدًا، فإذا كان لم يدخل بامرأته فلا عدّة عليها عند عامة العلماء، وإن كان قد دخل بها فإنه يجب عليها استبراء بحيضة لا بعدّة كاملة في أحد قوليهما، وفي الآخر بثلاث حيض، وإن كان كافراً أصلياً فليس على امرأته عدّة وفاة في أحد قوليهما. وإذا كان الواجب استبراء بحيضة فقد تكون حاضت. ومن الفقهاء من يجعل بعض الحيضة

استبراء، فإذا كانت في آخر الحيض جعل ذلك استبراءً لدلالته على براءة الرحم.

وبالجملة فنحن لم نعلم أن القضية وقعت على وجه لا يسوغ فيها الاجتهاد، والطعن بمثل ذلك من قول من يتكلم بلا علم، وهذا مما حرمَه الله ورسوله<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع يجيب شيخ الإسلام على شبهة أخرى من شبّهات الروافض في الطعن على أبي بكر بأنه لم يقتل خالدًا لقتله مالك بن نويرة، فيبين الشيخ أن هذا قد وقع مثله أو أعظم منه لعلي رضي الله عنه حيث لم يقتل قتلة عثمان، وهو - أي عثمان - [خير من ملء الأرض من مثل مالك بن نويرة] فإذا لم تم أبي بكر فلوموا علياً. الذي تتهمه النواصب بمثل اتهامكم لأبي بكر، وأما عند أهل السنة فلا لوم على الاثنين لأن لكل منهما عذرها المقبول. وتقرير الثابت ليس فيه أي تقصّ لعلي - رضي الله عنه - .

### الموضع السابع عشر: قال شيخ الإسلام:

[وأما عليٌ رضي الله عنه فإن أهل السنة يحبونه ويتوّلونه، ويشهدون بأنه من الخلفاء الراشدين والأئمة المهدّيين، لكن نصف رعيته يطعنون في عدله؛ فالخوارج يكفرونّه، وغير الخوارج من

(١) المصدر السابق (٥١٤/٥ - ٥٢٠).

أهل بيته وغير أهل بيته يقولون: إنه لم ينصفهم، وشيعة عثمان يقولون: إنه من ظلم عثمان. وبالجملة لم يظهر لعلي من العدل، مع كثرة الرعية وانتشارها، ما ظهر لعمر، ولا قريب منه.

وعمر لم يول أحداً من أقاربه، وعلي ولّي أقاربه، كما ولّ عثمان أقاربه. وعمر مع هذا يخاف أن يكون ظلمهم، فهو أعدل وأخوف من الله من علي. فهذا مما يدل على أنه أفضل من علي.

وعمر، مع رضا رعيته عنه، يخاف أن يكون ظلمهم، وعلي يشكو من رعيته وتطليّهم، ويدعو عليهم ويقول: إني أبغضهم ويبغضونني وسمّتهم وسمّوني. اللهم فأبدلني بهم خيراً منهم، وأبدلهم بي شرّاً مني.

فأي الفريقين أحق بالأمن إن كتم تعلمون؟<sup>(١)</sup>

تعليق:

في هذا الموضع يرد شيخ الإسلام على طعن الرافضة في عمر وأحقيته بالخلافة، وقد قال قبله عن الرافضة بأنها [لما غلت في علي جعلت ذنب عمر كونه تولى، وجعلوا يطلبون له ما يتبع به ظلمه، فلم يمكنهم ذلك] لأنّه ما من شبهة لهم ضدّه إلا وللنواصب مثلها ضدّ علي، ففي هذا إلزام لهم بأن يحفظوا أسلتهم ولا يطلقواها في عرض عمر، لأنّهم سُيقابلون بالمثل من النواصب.

(١) المصدر السابق (٦/١٨).

وأما أهل السنة فيردون (غلو) الروافض (بجفاء) النواصي.  
وليس في هذا أي تنقص لعلي - رضي الله عنه -.

**الموضع الثامن عشر:** قال شيخ الإسلام راداً قول الراضا  
بأن فاطمة قد دعت على عمر لأنها ظلمها، فسلط الله عليه أبا لؤلؤة  
المجوسي حتى قتله!

[والداعي إذا دعا على مسلم بأن يقتله كافر، كان ذلك دعاء  
له لا عليه، كما كان النبي ﷺ يدعو لاصحابه بنحو ذلك، كقوله:  
«يغفر الله لفلان» فيقولون: لو أمعتنا به! وكان إذا دعا لأحد بذلك  
استشهاده.

ولو قال قائل: إن علياً أهل صفين والخوارج حتى  
دعوا عليه بما فعله ابن ملجم، لم يكن هذا أبعد عن المعقول من  
هذا. وكذلك لو قال إن آل سفيان بن حرب دعوا على الحسين بما  
فعل به<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

هذا رد مفهوم يشابه الردود السابقة، وهو مقابلة شبكات أهل  
الرفض بضدتها، بما قالوه في غير علي، قد يقوله غيرهم في  
علي، فالأولى بهم أن يصمتوا عن تلقيق الأكاذيب. وليس في هذا  
أي تنقص - كما سبق - بل هو من قبيل الحجج (المحرجة).

(١) المصدر السابق (٦/٣٢).

**الموضع التاسع عشر:** قال شيخ الإسلام متابعاً ردوده على طعن الرافضي بعمر - رضي الله عنه -:  
[وأما قول الرافضي: «وعدل حدود الله فلم يحدّ المغيرة بن شعبة».

فالجواب: أن جماهير العلماء على ما فعله عمر في قصة المغيرة، وأن البيئة إذا لم تكمل حد الشهود. ومن قال بالقول الآخر لم ينزع في أن هذه مسألة اجتهاد. وقد تقدم أن ما يرد على عليّ بتعطيل إقامة القصاص والحدود على قتلة عثمان أعظم. فإذا كان القادح في عليّ مبطلاً، فالقادح في عمر أولى بالبطلان<sup>(١)</sup>.

#### تعليق:

ونحن نعلم، كما أن الشيخ يعلم، أن هذا القدر باطل في عمر وفي علي رضي الله عنهم، ولكنه ذكر هذا للتضييق على الرافضية، ومقابلة شبهتهم بما يكسرها من شبه غيرهم.

**الموضع العشرون:** قال شيخ الإسلام متابعاً ردوده على الرافضي في اتهامه عمر بأنه يجهل السنة:

[وعليّ رضي الله عنه قد خفي عليه من سنة رسول الله ﷺ أضعاف ذلك، ومنها ما مات ولم يعرفه]<sup>(٢)</sup>.

(١) المصدر السابق (٦/٣٤).

(٢) المصدر السابق (٦/٤٣).

تعليق:

قد علمنا أن الروافض إذا أبغضت أحداً تقولت عليه الأقاويل، واتهمته بما ليس تهمة عند العقلاة، ومنه هذا الموضع، وهو أن عمر قد تخفي عليه سنة رسول الله ﷺ، وليس في هذا أي مطعن أو نقص فيه رضي الله عنه، لأن أحداً لا يدعي بأنه قد أحاط بجميع مسائل الدين جليلها ودقائقها. وبين لهم الشيخ أن ما تقولونه في عمر هو حاصل لعلي من خلال الواقع الثابتة، فإن طעתتم في عمر فاطعنوا في علي، وهذا من قبيل إفحام الخصم كما سبق.

**الموضع الحادي والعشرون:** قال شيخ الإسلام متابعاً رده على طعون الرافضي في عمر رضي الله عنه بأنه قد قال بالرأي!

[فإن كان القول بالرأي ذنباً، فذنب غير عمر - كعليٍ وغيره - أعظم، فإن ذنب من استحلّ دماء المسلمين برأيٍ، هو ذنب أعظم من ذنب من حكم في قضية جزئية برأيٍ، وإن كان منه ما هو صواب ومنه ما هو خطأ، فعمر رضي الله عنه أسعد بالصواب من غيره، فإن الصواب في رأيه أكثر منه في رأي غيره، والخطأ في رأي غيره أكثر منه في رأيه، وإن كان الرأي كله صواب، فالصواب الذي مصلحته أعظم هو خير وأفضل من الصواب الذي مصلحته دون ذلك، وآراء عمر رضي الله عنه كانت مصالحها أعظم

للمسلمين<sup>(١)</sup>.

**تعليق:**

كما سبق معنا كثيراً، فهذا الموضع من قبيل مقابلة الشبهة بشبهة تدحضها ثم تساقط الشبهتان سوياً ويقى الرأي الصحيح. وقد علمنا في المقدمة أن هذا من الجوانب التي بَدَّ فيها شيخ الإسلام من سواد من العلماء، فكما أن الشبهة الساقطة ليس فيها أي تنقص من الفاضل فليس فيها أي تنقص من المفضول.

**الموضع الثاني والعشرون:** قال شيخ الإسلام راداً على الرافضي قوله بأن عثمان قد صدرت منه من الأفعال ما توجب عدم أحقيته بالخلافة، وأن عمر قد أخطأ في اختياره مع أصحاب الشورى:

[وأين إيثار بعض الناس بولية أو مال، من كون الأمة يسفك بعضها دماء بعض وتشتغل بذلك عن مصلحة دينها ودنياها حتى يطمع الكفار في بلاد المسلمين؟ وأين اجتماع المسلمين وفتح بلاد الأعداء من الفرقة والفتنة بين المسلمين، وعجزهم عن الأعداء حتى يأخذوا بعض بلادهم أو بعض أموالهم قهراً أو صلحاً؟<sup>(٢)</sup>]

(١) المصدر السابق (٦/١١٤).

(٢) المصدر السابق (٦/١٥٧).

### تعليق:

يبين هنا شيخ الإسلام أن ما حصل في عهد عثمان من خير للأمة واستقرار لأفرادها وتوسيع في الفتوح الإسلامية لم يحصل مثله في عهد علي، وهذه حقيقة لا ينزع فيها من له أدنى علم بالتاريخ، ففيها أعظم الرد على مزاعم الرافضة في عثمان والأخطاء التي قد حصلت في عهده فإن أصررت على ذلك فقولوا مثلها في علي، لأنه قد حدث في عهده ما هو أعظم من ذلك.

وقد مر معنا كثيراً أن هذا من قبيل مقابلة الحجج المتهافة بعضها ببعض ليخرج من بينها الرأي الصائب سليماً معافى.

**الموضع الثالث والعشرون:** قال شيخ الإسلام راداً طعون الروافض في عثمان - رضي الله عنه -:

[نُوَّابُ عَلَيْ خَانُوهُ وَعَصُوهُ أَكْثَرُ مَا خَانَ عَمَّالَ عَثَمَانَ لَهُ وَعَصُوهُ، وَقَدْ صَنَّفَ النَّاسُ كِتَاباً فِيمَنْ وَلَأَهُ عَلَيْ فَأَخْذَ الْمَالَ وَخَانَهُ، وَفِيمَنْ تَرَكَهُ وَذَهَبَ إِلَى مَعَاوِيَةَ، وَقَدْ وَلَى عَلَيْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ زَيَادَ بْنَ أَبِي سَفِيَانَ أَبَا عَبِيدَ اللَّهِ بْنَ زَيَادَ قَاتِلَ الْحُسَيْنَ، وَوَلَى الأَشْتَرَ النَّخْعَنِيَّ، وَوَلَى مُحَمَّدَ بْنَ أَبِي بَكْرٍ وَأَمْثَالَ هُؤُلَاءِ.

وَلَا يُشَكُ عَاقِلٌ أَنْ مَعَاوِيَةَ بْنَ أَبِي سَفِيَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَانَ خَيْرًا مِنْ هُؤُلَاءِ كُلَّهُمْ.

وَمِنْ الْعَجْبِ أَنَّ الشِّيَعَةَ يَنْكِرُونَ عَلَى عَثَمَانَ مَا يَدْعُونَ أَنَّ عَلَيَّاً كَانَ أَبْلَغَ فِيهِ مِنْ عَثَمَانَ. فَيَقُولُونَ: إِنَّ عَثَمَانَ وَلَى أَقْارِبِهِ مِنْ بَنِي أُمَّيَّةِ. وَمَعْلُومٌ أَنَّ عَلَيَّاً وَلَى أَقْارِبِهِ مِنْ قَبْلِ أَبِيهِ وَأَمْهِ، كَعَبِ الدَّارِيِّ

وعبيد الله ابن العباس. فولى عبيد الله بن عباس على اليمن، وولى على مكة والطائف قثم بن العباس. وأما المدينة فقيل إنه ولى عليها سهل بن حنيف. وقيل: ثمامة بن العباس. وأما البصرة فولى عليها عبدالله بن عباس. وولى على مصر ربيبه محمد بن أبي بكر الذي رأاه في حجره<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

هذا أيضاً من مقابلة الشبهة بالشبهة، فما قلتم في عثمان فقولوه في علي، لأنهما قد تشابهما في الفعل، ولكنكم قوم لا تعدلون.

وقد برأ الله علياً رضي الله عنه كما برأ عثمان رضي الله عنه.

**الموضع الرابع والعشرون: قال شيخ الإسلام:**  
[والمقصود هنا أن ما يُعتذر به عن عليٍّ فيما أنكر عليه يُعتذر بأقوى منه عن عثمان، فإن علياً قاتل على الولاية، وُقتل بسبب ذلك خلقٌ كثير عظيم، ولم يحصل في ولادته لا قتال للكفار، ولا فتح لبلادهم، ولا كان المسلمين في زيادة خير، وقد ولَّ من أقاربه من ولَّه، فولاية الأقارب مشتركة، ونواب عثمان كانوا أطوع من نواب عليٍّ وأبعد عن الشر].

وأما الأموال التي تأول فيها عثمان، فكما تأول علي في

(١) المصدر السابق (٦/١٨٤).

الدماء، وأمر الدماء أخطر وأعظم<sup>(١)</sup>.

**تعليق:**

وهذا الموضع كسابقه في رد الطعون عن عثمان، فإن ما اتهمتموه به قد حصل من علي مثله أو أعظم منه - على حد زعمكم - فقولوا فيه ما قلتم في عثمان إن كتم صادقين.

وأما أهل السنة فيوالون الاثنين، ويقيمون لهم العذر فيما صنعوا.

**الموضع الخامس والعشرون:** قال شيخ الإسلام: [ ولو قدح رجل في علي بن أبي طالب بأنه قاتل معاوية وأصحابه وقاتل طلحة والزبير .

لقليل له: علي بن أبي طالب أفضل وأولى بالعلم والعدل من الذين قاتلوه، فلا يجوز أن يجعلَ الذين قاتلوه هم العادلين وهو ظالم لهم.

كذلك عثمان فيمن أقام عليه حدأً أو تعزيراً هو أولى بالعلم والعدل منهم. وإذا وجب الذبّ عن عليّ لمن يريد أن يتكلّم فيه بمثل ذلك، فالذبّ عن عثمان لمن يريد أن يتكلّم فيه بمثل ذلك أولى<sup>(٢)</sup>.

(١) المصدر السابق (٦/١٩١-١٩٢).

(٢) المصدر السابق (٦/٢٦٤).

### تعليق:

يبين شيخ الإسلام هنا أن أهل السنة كما يدافعون عن علي - رضي الله عنه - في حروبها، فكذلك يدافعون عن عثمان في أفعاله، وليسوا كالرافضة التي لا ترى عثمان إلا بعين السخط: **وعين الرضا عن كل عيب كليلة** كما أن عين السخط تبدي المساواة

**الموضع السادس والعشرون:** قال شيخ الإسلام: [وكذلك أحمد بن حنبل جوز التعريف بالأمسار<sup>(١)</sup>، واحتج بأن ابن عباس فعله بالبصرة. وكان ذلك في خلافة علي: وكان ابن عباس نائبه بالبصرة. فأحمد بن حنبل وكثير من العلماء يتبعون علياً فيما سنّه، كما يتبعون عمر وعثمان فيما سنّاه، وأخرون من العلماء، كمالك وغيره، لا يتبعون علياً فيما سنّه، وكلهم متتفقون على اتباع عمر وعثمان فيما سنّاه، فإن جاز القدر في عمر وعثمان فيما سنّاه. وهذا حاله، فلأن يُقدح في عليٍّ بما سنّه - وهذا حاله - بطريق الأولى].

وإن قيل: بأن ما فعله عليٍّ سائع لا يُقدح فيه، لأنه باجتهاده، أو لأنه سنة يتبع فيه، فلأن يكون ما فعله عمر وعثمان كذلك بطريق الأولى<sup>(٢)</sup>.

(١) هو الاجتماع في المساجد للعبادة والذكر في يوم عرفة لغير الحجاج.

(٢) المصدر السابق (٦/٢٩٣).

### تعليق:

وهذه كسوابقها من قبيل (قلب الحجة) على الخصم، وقد مر مثلها كثير.

**الموضع السابع والعشرون:** قال شيخ الإسلام: [نحن لا ننكر أن عثمان رضي الله عنه كان يحب بنى أمية، وكان يوالاهم ويعطىهم أموالاً كثيرة. وما فعله من مسائل الاجتهاد التي تكلم فيها العلماء، الذين ليس لهم غرض، كما أثنا لا ننكر أن علياً ولئن أقاربه، وقاتل وقتل خلقاً كثيراً من المسلمين الذين يقيمون الصلاة، ويؤتون الزكاة، ويصومون ويصلون، لكن من هؤلاء من قاتله بالنصّ والإجماع، ومنهم من كان قاتلاه من مسائل الاجتهاد التي تكلم فيها العلماء الذين لا غرض لهم

وأمر الدماء أخطر من أمر الأموال. والشر الذي حصل في الدماء بين الأمة أضعاف الشر الذي حصل بإعطاء الأموال.

إذاً كنا نتوئي علياً ونحبه، ونذكر ما دلّ عليه الكتاب والسنة من فضائله، مع أن الذي جرى في خلافته أقرب إلى الملام مما جرى في خلافة عثمان، وجرى في خلافة عثمان من الخير ما لم يجر مثله في خلافته، فلأن نتوئي عثمان ونحبه، ونذكر ما دلّ عليه الكتاب والسنة بطريق الأولى<sup>(١)</sup>.

(١) المصدر السابق (٦/٣٥٦).

تعليق:

تأمل رأي شيخ الإسلام الواضح في أفعال علي رضي الله عنه وقاتله لغيره وهي قسمان:

الأول: من قاتلهم بالنص والإجماع كالخوارج فالحق لاشك

معه.

الثاني: من قاتلهم بالاجتهد، فلا مأخذ عليه.

فهو رحمة الله يبرئ علياً في جميع أفعاله التي قد يستغلها النواصب في الطعن فيه. ثم يقول بأننا إذا برأنا علياً من ذلك كله وهو في أمر الدماء وهي عظيمة عند الله، أفلأ نبرئ عثمان مما أخذتموه عليه، وهي من أمور المال، وأمره أسهل من الدماء فهل يعقل الرافضة هذه الحجة القوية؟

الموضع الثامن والعشرون: قال شيخ الإسلام: [ولم يكن علي اختصاص بنصر النبي ﷺ دون أمثاله، ولا عُرف موطن احتاج النبي ﷺ فيه إلى معونة عليٍّ وحده، لا باليد ولا باللسان، ولا كان إيمان الناس برسول الله ﷺ وطاعتهم له لأجل عليٍّ، بسبب دعوة عليٍّ لهم، وغير ذلك من الأسباب الخاصة، كما كان هارون مع موسى، فإنبني إسرائيل كانوا يحبون هارون جداً ويهابون موسى، وكان هارون يتآلفهم.

والرافضة تدعي أن الناس كانوا يبغضون علياً، وأنهم لبغضهم له لم يبايعوه. فكيف يُقال: إن النبي ﷺ احتاج إليه، كما

## احتاج موسى إلى هارون؟

وهذا أبو بكر الصديق أسلم على يديه ستة أو خمسة من العشرة: عثمان، وطلحة، والزبير، وسعد، وعبدالرحمن بن عوف، وأبو عبيدة، ولم يعلم أنه أسلم على يد عليّ وعثمان وغيرهما أحدٌ من السابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

واضح من هذا الموضع أن شيخ الإسلام كما يفضل أبا بكر على علي كذلك يفضله على عثمان، وهذا هو منهج أهل السنة. فهل يقول عاقل بأنه يتنقص عثمان؟ أم أنه أُنزله في منزله الذي يستحقه دون غلو فيه، أو تفضيله على من هو أفضل منه، وما يصدق على عثمان يصدق على علي.

**الموضع التاسع والعشرون:** قال شيخ الإسلام: [لا ريب أن الفضيلة التي حصلت لأبي بكر في الهجرة لم تحصل لغيره من الصحابة بالكتاب والسنة والإجماع، فتكون هذه الأفضلية ثابتة له دون عمر وعثمان وعليّ وغيرهم من الصحابة، فيكون هو الإمام].

فهذا هو الدليل الصدق الذي لا كذب فيه. يقول الله: ﴿إِلَّا  
تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذَا أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَّاً  
أَثْنَيْنِ إِذْ هُمَا  
فِي الْفَكَارِ إِذَا يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَخْرُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾<sup>(٢)</sup>.

(١) المصدر السابق (٧/٢٥).

(٢) سورة التوبة، الآية: ٤٠.

ومثل هذه الفضيلة لم تحصل لغير أبي بكر قطعاً، بخلاف الوقاية بالنفس، فإنها لو كانت صحيحة وغير واحد من الصحابة وقى النبي ﷺ بنفسه. وهذا واجب على كل مؤمن، ليس من الفضائل المختصة بالأكابر من الصحابة.

والأفضلية إنما تثبت بالخصوص لا بالمشتركات. يبيّن ذلك أنه لم ينقل أحدٌ أن علياً أُوذى في مبيته على فراش النبي ﷺ، وقد أُوذى غيره في وقايتهما النبي ﷺ: تارة بالضرب، وتارة بالجرح، وتارة بالقتل، فمن فداه وأُوذى أعظم ممن فداه ولم يؤذ.

وقد قال العلماء: ما صح لعليٍّ من الفضائل فهي مشتركة، شاركه فيها غيره، بخلاف الصديقين، فإن كثيراً من فضائله - وأكثرها - خصائص له، لا يشركه فيها غيره. وهذا مبسوط في موضعه<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

تزعم الرافضة أن علياً يستحق الإمامة بعد الرسول ﷺ لأنه ثبت له من الفضائل ما لم يشركه فيها أحد غيره، ومنها أنه بات في فراش النبي ﷺ ليلة الهجرة، وبين لهم شيخ الإسلام أن وقاية النبي ﷺ ثابتة له ولغيره، بخلاف فضائل أبي بكر التي اختص بها، ومنها مشاركة الرسول ﷺ في هجرته. فعلى قولكم يكون هو الإمام.

(١) منهاج السنة (٧/٢١).

الموضع الثالثون: قال شيخ الإسلام: [أبو بكر وعمر رضي الله عنهما قد أبغضهما وسبهما الرافضة والنصيرية والغالية والإسماعيلية. لكن معلوم أن الذين أحبوا ذينك أفضل وأكثر، وأن الذين أبغضوهما أبعد عن الإسلام وأقل، بخلاف عليٍّ، فإن الذين أبغضوه وقاتلوا هم خير من الذين أبغضوا أبا بكر وعمر، بل شيعة عثمان الذين يحبونه ويبغضون علياً، وإن كانوا مبتدعين ظالمين، فشيعة عليٍّ الذين يحبونه ويبغضون عثمان أنقص منهم علمًا وديناً، وأكثر جهلاً وظلماً].

فعلم أن المودة التي جعلت للثلاثة أعظم.

وإذا قيل: عليٍّ قد ادعى فيه الإلهية والنبوة.

قيل: قد كفرته الخوارج كلها، وأبغضته المروانية، وهؤلاء خير من الرافضة الذين يسبون أبا بكر وعمر رضي الله عنهما، فضلاً عن غالبية<sup>(١)</sup> [١١].

### تعليق:

يرد شيخ الإسلام هنا على زعم الرافضة بأن آية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمْ الْرَّحْمَنُ وَدًا﴾<sup>(٢)</sup> نزلت في عليٍّ رضي الله عنه، وأن الله قد جعل له في قلوب المؤمنين

(١) المصدر السابق (٣٨/٧).

(٢) سورة مريم، الآية: ٩٦.

مودة، فبَيْنَ شِيخِ الْإِسْلَامِ بَأْنَ هَذَا مِنْ أَكَادِيْبِ الرَّافِضِهِ وَأَنَّ الْمُوْدَهُ الَّتِي كَانَتْ لِلْخَلْفَاءِ الْثَّلَاثَهُ أَكْثَرَ مِنْ الْمُوْدَهُ الَّتِي كَانَتْ لَهُ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ، حِيثُ خَالِفُهُ وَنَازِعُهُ أَنَّاسٌ مُؤْمِنُونَ، بِخَلْفِ غَيْرِهِ فَإِنَّ الَّذِينَ أَبْغَضُوهُمْ كَانُوا أَبْعَدُ عَنِ الْإِسْلَامِ مِنَ الْأَوَّلِينَ وَتَقْرِيرُ الْحَقَائِقِ لَيْسَ فِيهِ أَيْ تَنَقُّصٍ لِعَلِيٍّ، لَأَنَّ الْهَدْفَ دَفْعَ فَرِيَهُ الرَّافِضِهِ عَلَى غَيْرِهِ مِنْ أَجْلَاءِ الصَّحَابَهِ.

**الموضع الحادي والثلاثون:** قال شِيخِ الْإِسْلَامِ: [إِنْ عَلِيًّا لَمْ يَكُنْ أَعْظَمُ مَعَادَهُ لِلْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ مِنْ عَمَرٍ، بَلْ وَلَا نَعْرِفُ أَنَّهُمْ كَانُوا يَتَأَذَّوْنَ مِنْهُ كَمَا يَتَأَذَّوْنَ مِنْ عَمَرٍ، بَلْ وَلَا نَعْرِفُ أَنَّهُمْ كَانُوا يَتَأَذَّوْنَ مِنْهُ إِلَّا وَكَانُ بِغَضْبِهِمْ لِعَمَرٍ أَشَدَّ<sup>(١)</sup>].

**تعليق:**

قد سبق مثل هذا الكلام في الموضع الثامن، وهو من قبيل رد اتهامات الروافض لعمر - رضي الله عنه -.

**الموضع الثاني والثلاثون:** قال شِيخِ الْإِسْلَامِ: [وَلَا يُشَكُّ مِنْ عَرْفِ أَحْوَالِ الصَّحَابَهِ أَنَّ عَمَرَ كَانَ أَشَدَّ عَدَاؤَهُ لِلْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ مِنْ عَلِيٍّ، وَأَنَّ تَأْثِيرَهُ فِي نَصْرِ الْإِسْلَامِ وَإِعْزَازِهِ وَإِذْلَالِ الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ أَعْظَمُ مِنْ تَأْثِيرِ عَلِيٍّ، وَأَنَّ الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ أَعْدَاءِ الرَّسُولِ يَبْغِضُونَهُ أَعْظَمُ مِمَّا يَبْغِضُونَ عَلِيًّا].

ولهذا كان الذي قتل عمر كافراً يبغض دين الإسلام،

(١) المُصْدَرُ السَّابِقُ (٧/١٤٧).

وي بعض الرسول وأمته، فقتله بغضاً للرسول ودينه وأمته. والذي قتل علياً كان يصلي ويصوم ويقرأ القرآن، وقتله معتقداً أن الله ورسوله يحب قتل عليٍّ، وفعل ذلك محبة الله ورسوله - في زعمه - وإن كان في ذلك ضالاً مبتدعاً.

والمقصود أن النفاق في بعض عمر أظهر منه في بعض عليٍّ. ولهذا لما كان الرافضة من أعظم الطوائف نفاقاً كانوا يسمون عمر فرعون الأمة. وكانوا يوالون أبا لؤلؤة - قاتله الله - الذي هو من أكفر الخلق وأعظمهم عداوة لله ولرسوله<sup>(١)</sup>.

تعليق:

هذا الموضع مثل الذي قبله.

**الموضع الثالث والثلاثون:** قال شيخ الإسلام: [من المعلوم بالتواتر أن جهاد أبي بكر بماله أعظم من جهاد عليٍّ، فإن أبا بكر كان موسراً، قال فيه النبي ﷺ: «ما نفعني مال كمال أبي بكر» وعلىٍ كان فقيراً، وأبو بكر أعظم جهاداً بنفسه، كما سندكره إن شاء الله تعالى]<sup>(٢)</sup>.

تعليق:

قد عرفنا طريقة شيخ الإسلام في مواجهة اتهام الروافض

(١) المصدر السابق (١٥٢/٧ - ١٥٣).

(٢) المصدر السابق (١٥٩/٧).

للخلفاء الثلاثة، وهي أنه يحرجهم بأن ما حصل منهم من خير كان أكثر مما حصل من علي، وهذا لا خلاف فيه عند أهل السنة، ويشهد له الواقع التاريخي، وإبراز هذا الشيء من الشيخ هو لهدف إسقاط شبهة الرافضة بتفضيل علي عليهم.

ومن المعلوم للجميع أن أبا بكر كان أكثر إنفاقاً على الدعوة الإسلامية أكثر من علي، لأن أبا بكر كان موسراً، وأما علي فكان فقيراً، وفي هذا عذر له عند أهل العقول الصحيحة التي لم تختلق له الأكاذيب.

**الموضع الرابع والثلاثون:** قال شيخ الإسلام: [وعمر قد وافق ربّه في عدة أمور، يقول شيئاً وينزل القرآن بموافقته. قال للنبي ﷺ: لو اتخذت من مقام إبراهيم مصلّى، فنزلت: ﴿وَأَنْجَدُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًّى﴾<sup>(١)</sup>، وقال: إن نسائك يدخلن البر والفارج، فلو أمرتهن بالحجاب، فنزلت آية الحجاب. وقال: عسى ربّه إن طلّقهن أن يدخله أزواجاً خيراً منهن مسلمات مؤمنات قاتنات تائبات، فنزلت كذلك. وأمثال ذلك. وهذا كلّه ثابت في الصحيح. وهذا أعظم من تصويب علي في مسألة واحدة.

وأما التفضيل بالإيمان والهجرة والجهاد، فهذا ثابت لجميع الصحابة الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا، فليس هنا فضيلة اختص بها علي، حتى يقال: إن هذا لم يثبت

(١) سورة البقرة، الآية: ١٢٥.

لغيره<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

قد مر معنا أن شيخ الإسلام يركز على تقرير حقيقة مهمة تنقض أصول الروافض، وهي أن جميع الفضائل الثابتة لعلي هي مشتركة بينه وبين غيره، فلهذا لا يحق للرافضة أن يجعل من هذه الفضائل المشتركة وسيلة إلى بيان أحقيته بالخلافة بعد الرسول عليه السلام، لأنهم إن قالوا بهذا، فسيأتي غيرهم من ينazuهم ويدعو لغيره هذا الحق، ومن شاركوه في الفضائل.

وهذا الموضع هو مثال للحقيقة السابقة.

**الموضع الخامس والثلاثون:** قال شيخ الإسلام: [و بالجملة فباب الإنفاق في سبيل الله وغيره، لكثير من المهاجرين والأنصار فيه من الفضيلة ما ليس لعلي، فإنه لم يكن له مال على عهد رسول الله عليه السلام]<sup>(٢)</sup>.

### تعليق:

قد سبق مثل هذا.

**الموضع السادس والثلاثون:** قال شيخ الإسلام: [إنه لم يكن لعلي في الإسلام أثر حسن، إلا ولغيره من الصحابة مثله،

(١) منهاج السنة (١٥٨/٧).

(٢) المصدر السابق (١٦٧/٧).

ولبعضهم آثار أعظم من آثاره. وهذا معلوم لمن عرف السيرة الصحيحة الثابتة بالنقل، وأما من يأخذ بنقل الكذابين وأحاديث الطرقية، فباب الكذب مفتوح، وهذا الكذب يتعلّق بالكذب على الله، «وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ أَفْرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُ»<sup>(١)</sup>. ومجموع المغازي التي كان فيها القتال مع النبي ﷺ تسع مغازي، والمغازي كلها بضع وعشرون غزاء، وأما السرايا فقد قيل: إنها تبلغ سبعين.

ومجموع من قُتلَ من الكُفَّار في غزوات النبي ﷺ يبلغون ألفاً أو أكثر أو أقل، ولم يقتل على منهم عُشرهم ولا نصف عُشرهم، وأكثر السرايا لم يكن يخرج فيها. وأما بعد النبي ﷺ فلم يشهد شيئاً من الفتوحات، لا هو، ولا عثمان، ولا طلحة، ولا الزبير إلا أن يخرجوا مع عمر حين خرج إلى الشام. وأما الزبير فقد شهد فتح مصر، وسعد شهد فتح القادسية، وأبو عبيدة فتح الشام.

فكيف يكون تأييد الرسول بواحدٍ من أصحابه دون سائرهم والحال هذه؟ وأين تأييده بالمؤمنين كلهم من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار الذين بايعوه تحت الشجرة والتابعين لهم بإحسان؟

وقد كان المسلمون يوم بدر ثلاثة عشر، ويوم أحد

(١) سورة العنكبوت، الآية: ٦٨.

نحو سبعمائة، ويوم الخندق أكثر من ألف أو قريباً من ذلك، ويوم بيعة الرضوان ألفاً وأربعين ألفاً، وهم الذين شهدوا فتح خير، ويوم فتح مكة كانوا عشرة آلاف، ويوم حنين كانوا اثني عشر ألفاً: تلك العشرة، والطلقاء ألفان. وأما تبوك فلا يُحصى من شهدتها كانوا أكثر من ثلاثين ألفاً. وأما حجة الوداع فلا يُحصى من شهدتها معه، وكان قد أسلم على عهده أضعاف من رآه وكان من أصحابه، وأيده الله بهم في حياته باليمن وغيرها، وكل هؤلاء من المؤمنين الذين أيده الله بهم، بل كل من آمن وجاهد إلى يوم القيمة دخل في هذا المعنى<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع يرد شيخ الإسلام على ادعاء الروافض بأن علياً هو الذي أيد الرسول ﷺ في حربه وغزواته دون غيره من الصحابة!

**الموضع السابع والثلاثون:** قال شيخ الإسلام: [وأما عليَّ رضي الله عنه فلا ريب أنه من يحب الله ويحبه الله، لكن ليس بأحق بهذه الصفة من أبي بكر وعمر وعثمان، ولا كان جهاده للكفار والمرتدين أعظم من جهاد هؤلاء، ولا حصل به من المصلحة للدين أعظم مما حصل بهؤلاء، بل كل منهم له سعي مشكور وعمل مبرور وآثار صالحة في الإسلام، والله يجزيهم عن

(١) المصدر السابق (٧/١٩٩ - ٢٠٠).

الإسلام وأهله خير جراء، فهم الخلفاء الراشدون والأئمة المهديون، الذين قضوا بالحق، وبه كانوا يعدلون

وأما أن يأتي إلى أئمة الجماعة الذين كان نفعهم في الدين والدنيا أعظم، فيجعلهم كفّاراً أو فساقاً ظلماً، ويأتي إلى من لم يجر على يديه من الخير مثل ما جرى على يد واحدٍ منهم، فيجعله الله أو شريكاً لله، أو شريك رسول الله ﷺ، أو الإمام المعصوم الذي لا يؤمن إلا من جعله معصوماً منصوصاً عليه، ومن خرج عن هذا فهو كافر ويجعل الكفار المرتدين الذي قاتلهم أولئك كانوا مسلمين، ويجعل المسلمين الذين يصلون الصلوات الخمس، ويصومون شهر رمضان، ويحجّون البيت، ويؤمنون بالقرآن يجعلهم كفّاراً لأجل قتال هؤلاء.

فهذا عمل أهل الجهل والكذب والظلم والإلحاد في دين الإسلام، عمل من لا عقل له ولا دين ولا إيمان<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

هذا الموضع سبق نقله عند تقرير موقف شيخ الإسلام من علي رضي الله ومن الروافض، وهو من أهم المarguments، لأنّه يبيّن حقيقة موقف الشيخ من علي رضي الله عنه، وأنّه يحبه ويجعله من الخلفاء الراشدين والأئمة المهديون، لكنه لا يغلو فيه كغلو الرافضة فيفضله على الثلاثة.

(١) المصدر السابق (٢١٨ - ٢١٩/٧).

**الموضع الثامن والثلاثون:** قال شيخ الإسلام عن تسلسل الخلافة بين الخلقاء الراشدين: [ثم إن المسلمين بايعوه<sup>(١)</sup> ودخلوا في طاعته، والذين بايعوه هم الذين بايعوا رسول الله ﷺ تحت الشجرة، وهم السابقون الأوّلون من المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان، رضي الله عنهم ورضوا عنه، وهم أهل الإيمان والهجرة والجهاد، ولم يختلف عن بيته إلا سعد بن عبادة.]

وأما عليٌّ وسائر بنى هاشم فلا خلاف بين الناس أنهم بايعوه، لكن تختلف فإنه كان يريد الإمارة لنفسه، رضي الله عنهم أجمعين. ثم إنه في مدة ولادته قاتل بهم المرتدين والمشركين، لم يقاتل المسلمين، بل أعاد الأمر إلى ما كان عليه قبل الردة، وأخذ يزيد الإسلام فتوحاً، وشرع في قتال فارس والروم، ومات المسلمون محاصرو دمشق، وخرج منها أزهد مما دخل فيها: لم يستأثر بهم شيءٌ، ولا أمر له قرابة.

ثم ولَّ عليَّ عليهم عمر بن الخطاب، ففتح الأمصار، وقهر الكفار، وأعزَّ أهل الإيمان، وأذلَّ أهل التفاق والعدوان، ونشر الإسلام والدين، ويسط العدل في العالمين، ووضع ديوان الخارج والعطاء لأهل الدين، ومصر الأمصار للمسلمين، وخرج منها أزهد مما دخل فيها: لم يتلوث لهم بمال، ولا ولَّ أحداً من أقاربه ولاية، فهذا أمر يعرفه كل أحد.

(١) أي أبو بكر - رضي الله عنه -.

وأما عثمان فإنه بنى على أمر قد استقر قبله بسکينة وحلم، وهدى ورحمة وكرم، ولم يكن فيه قوة عمر ولا سياسته، ولا فيه كمال عدله وزهده، فطُمِعَ فيه بعض الطمع، وتوسعوا في الدنيا، وأدخل من أقاربه في الولاية والمال، ودخلت بسبب أقاربه في الولايات والأموال أمور أنكرت عليه، فتولى من رغبة بعض الناس في الدنيا، وضعف خوفهم من الله ومنه، ومن ضعفه هو، وما حصل من أقاربه في الولاية والمال ما أوجب الفتنة، حتى قُتل مظلوماً شهيداً.

وتولى علي على إثر ذلك، والفتنة قائمة، وهو عند كثير منهم متلطخ بدم عثمان، والله يعلم براءته مما نسبه إليه الكاذبون عليه، المبغضون له، كما نعلم براءته مما نسبه إليه الغالون فيه، المبغضون لغيره من الصحابة؛ فإن علياً لم يُعن على قتل عثمان ولا رضي به، كما ثبت عنه - وهو الصادق - أنه قال ذلك، فلم تصف له قلوب كثير منهم، ولا أمكنه هو قهرهم حتى يطعوه، ولا اقتضى رأيه أن يكف عن القتال حتى ينظر ما يؤول إليه الأمر، بل اقتضى رأيه القتال، وظن أن به تحصل الطاعة والجماعة، فما زاد الأمر إلا شدة، وجانبه إلا ضعفاً، وجانب من حاربه إلا قوة، والأمة إلا افتراقاً، حتى كان في آخر أمره يطلب هو أن يكف عنه من قاتله، كما كان في أول الأمر يُطلب منه الكف.

وضعفت خلافة النبوة ضعفاً أوجب أن تصير ملكاً، فأقامها معاوية ملكاً برحمة وحلم، كما في الحديث المأثور: « تكون نبوة

ورحمة، ثم تكون خلافة نبوة ورحمة، ثم يكون ملك ورحمة، ثم يكون ملك» ولم يتول أحد من الملوك خيراً من معاوية، فهو خير ملوك الإسلام، وسيرته خير من سيرة سائر الملوك بعده، وعلى آخر الخلفاء الراشدين، الذين هم ولايتهم خلافة نبوية ورحمة، وكل من الخلفاء الأربعة رضي الله عنهم يُشهد له بأنه من أفضل أولياء الله المتقيين، بل هؤلاء الأربعة أفضل خلق الله بعد النبيين، لكن إذا جاء القادح فقال في أبي بكر وعمر: إنهم كانوا ظالمين متعدين طالبين للرئاسة مانعين للحقوق، وأنهما كانوا من أحرص الناس على الرئاسة، وأنهما - ومن أعنانهما - ظلموا الخليفة المستحق المنصوص عليه من جهة الرسول، وإنهم منعوا أهل البيت ميراثهم، وإنهما كانوا من أحرص الناس على الرئاسة والولاية الباطلة، مع ما قد عُرف من سيرتهما - كان من المعلوم أن هذا الظن لو كان حَقّاً فهو أَوْلَى بمن قاتل عليها حتى غُلِب، وسُفِكت الدماء بسبب المنازعات التي بينه وبين منازعه، ولم يحصل بالقتال لا مصلحة الدين ولا مصلحة الدنيا، ولا قُتُل في خلافته كافر، ولا فَرِح مسلماً، فإن علياً لا يفرح بالفتنة بين المسلمين، وشيعته لم تفرح بها، لأنها لم تغلب، والذين قاتلواه لم يزالوا أيضاً في كربٍ وشدة.

وإذا كنا ندفع من يقلح في عليٍ من الخوارج، مع ظهور هذه الشبهة، فلأن ندفع من يقدح في أبي بكر وعمر بطريق الأولى والأخرى.

وإن جاز أن يُظن بأبي بكر أنه كان قاصداً للرئاسة بالباطل، مع أنه لم يُعرف منه إلا ضد ذلك، فالظن بمن قاتل على الولاية - ولم يحصل له مقصوده - أولى وأحرى.

فإذا ضرب مثل هذا وهذا بإمامي مسجد، وشيخي مكان، أو مدرسي مدرسة - كانت العقول كلها تقول: إن هذا أبعد عن طلب الرئاسة، وأقرب إلى قصد الدين والخير.

فإذا كنا نظن بعلي أنه كان قاصداً للحق والدين، وغير مرید علواً في الأرض ولا فساداً، فظن ذلك بأبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - أولى وأحرى.

وإن ظن ظان بأبي بكر أنه كان يريد العلو في الأرض والفساد، فهذا الظن بعلي أجرد وأولى.

أما أن يُقال: إن أبا بكر كان يريد العلو في الأرض والفساد، وعلى لم يكن يريد علواً في الأرض ولا فساداً، مع ظهور السيرتين - فهذا مكابرة، وليس فيما تواتر من السيرتين ما يدل على ذلك، بل المتواتر من السيرتين يدل على أن سيرة أبي بكر أفضل.

ولهذا كان الذين ادعوا هذا لعلي أحالوا على ما لم يُعرف، وقالوا: ثم نص على خلافته كُتم، وثم عداوة باطنة لم تظهر، بسببها منع حقه.

ونحن الآن مقصودنا أن نذكر ما عُلم وتيقن وتواتر عند

العامة والخاصة، وأما ما يُذكر من منقول يدفعه جمهور الناس، ومن ظنون سوء لا يقوم عليها دليل بل نعلم فسادها، فالمحتج بذلك ممن يتبع الظن وما تهوى الأنفس، وهو من جنس الكفار وأهل الباطل، وهي مقابلة بالأحاديث من الطرق الآخر.

ونحن لم نحتاج بالأخبار التي رُويت من الطرفين، فكيف بالظن الذي لا يُعني من الحق شيئاً؟!

فالمعلوم المتيقّن المتواتر عند العام والخاص أن أبا بكر كان أبعد عن إرادة العلو والفساد من عمر وعثمان وعلي، فضلاً عن علي وحده، وأنه كان أولى بارادة وجه الله تعالى وصلاح المسلمين من الثلاثة<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع الطويل يعيد شيخ الإسلام ما سبق أن قرره كثيراً، وهو أن الرافضة إذا طعنت في الخلفاء الثلاثة، فسيطعن الخوارج والتواصب في علي بمثل طعنهم، فالأولى بالطائفيين أن تلزموا منهج أهل السنة والجماعة الذي يحب الخلفاء الأربع جميعاً، ويحفظ جهادهم، ويحمل ما حصل من بعضهم من اجتهادات على المحمل الحسن، لأنهم قوم قد زَكَاهُم الله وأثني عليهم.

(١) المصدر السابق (٤٥٥ - ٤٥٠/٧).

**الموضع التاسع والثلاثون :** قال شيخ الإسلام: [وبالجملة فلابد من كمال حال أبي بكر وعمر وأتباعهما، فالنقص الذي حصل في خلافة عليٰ [فلا بد<sup>(١)</sup>] من إضافة ذلك: إما إلى الإمام، وإما إلى أتباعه، وإما إلى المجموع.

وعلى كل تقدير فيلزم أن يكون أبو بكر وعمر وأتباعهما أفضل من عليٰ وأتباعه؛ فإنه إن كان سبب الكمال والنقص من الإمام ظهر فضلهم عليه، وإن كان من أتباعه كان المقربون بإمامتهم أفضل من المقربين بإمامته، فتكون أهل السنة أفضل من الشيعة، وذلك يستلزم كونهما أفضل منه، لأن ما امتاز به الأفضل أفضل مما امتاز به المفضول.

وهذا يبيّن لمن تدبره؛ فإن الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم وقاتلوا معهم، هم أفضل من الذين بايعوا علياً وقاتلوا معه؛ فإن أولئك فيهم من عاش بعد النبي ﷺ، من السابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه.

وعامة السابقين الأوّلين عاشوا بعد النبي ﷺ، إنما توفي منهم أو قتل في حياته قليل منهم.

والذين بايعوا علياً كان فيهم من السابقين والتابعين بإحسان بعض من بايع أبا بكر وعمر وعثمان. وأما سائرهم فمنهم من لم

(١) زيادة لتوسيع المعنى.

بياعيه ولم يقاتل معه، كسعد بن أبي وقاص، وأسامه بن زيد، وابن عمر، ومحمد بن مسلمة، وزيد بن ثابت، وأبي هريرة، وأمثال هؤلاء من السابقين، والذين اتبعوهم بإحسان.

ومنهم من قاتله، كالذين كانوا مع طلحة والزبير وعائشة ومعاوية من السابقين والتابعين.

وإذا كان الذين بايعوا الثلاثة وقاتلوا معهم أفضل من الذين بايعوا علياً وقاتلوا معه، لزم أن يكون كُلُّ من الثلاثة أفضل، لأن علياً كان موجوداً على عهد الثلاثة، فلو كان هو المستحق للإمامية دون غيره، كما تقوله الرافضة، أو كان أفضل وأحق بها، كما يقوله من يقوله من الشيعة، لكان أفضل الخلق قد عدلوا عمّا أمرهم الله به ورسوله به إلى ما لم يؤمروا به، بل ما نهوا عنه، وكان الذين بايعوا علياً وقاتلوا معه فعلوا ما أمروا به.

ومعلوم أن من فعل ما أمر الله به ورسوله كان أفضل ممن تركه و فعل ما نهى الله عنه ورسوله، فلزم لو كان قول الشيعة حُقًّا أن يكون أتباع علي أفضل. وإذا كانوا هم أفضل وإمامهم أفضل من الثلاثة، لزم أن يكون ما فعلوه من الخير أفضل مما فعله الثلاثة.

وهذا خلاف المعلوم بالاضطرار، الذي تواترت به الأخبار، وعلمه البوادي والحضار؛ فإنه في عهد الثلاثة جرى من ظهور الإسلام وعلوه، وانتشاره ونموه، وانتصاره وعزّه، وقمع المرتدين، وقهر الكفار من أهل الكتاب والمجوس وغيرهم - مالم

يجر بعدهم مثله.

وعليّ رضي الله عنه فضّله الله وشرفه بسوابقه الحميّدة وفضائله العديدة، لا بما جرى في زمن خلافته من الحوادث، بخلاف أبي بكر وعمر وعثمان؛ فإنّهم فضّلوا مع السوابق الحميّدة والفضائل العديدة، بما جرى في خلافتهم من الجهاد في سبيل الله، وإنفاق كنوز كسرى وقيصر، وغير ذلك من الحوادث المشكورة، والأعمال المبرورة.

وكان أبو بكر وعمر أفضّل سيرة وأشرف سريرة من عثمان وعليّ رضي الله عنهم أجمعين. فلهذا كانا أبعد عن الملام وأولى بالثناء العام، حتى لم يقع في زمانهما شيء من الفتنة؛ فلم يكن للخوارج في زمانهما لا قول مأثور، ولا سيف مشهور، بل كان كل سيف المسلمين مسلولة على الكفار، وأهل الإيمان في إقبال، وأهل الكفر في إدبار<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

قد تكرر مثل هذا الموضع، وهو من زيادة التفصيل لمنهج شيخ الإسلام - الذي عرفناه - في مواجهة شبه الرافضة.

**الموضع الأربعون:** قال شيخ الإسلام: [وأيضاً فعليّ تعلم من أبي بكر بعض السنة، وأبو بكر لم يتعلم من عليّ شيئاً. ومما يبين هذا أن علماء الكوفة الذين صحّبوا عمر وعليّاً، كعلقمة

(١) المصدر السابق (٧/٤٧٤ - ٤٧٥).

والأسود وشريح وغيرهم، كانوا يرجحون قول عمر على قول عليٍّ. وأما تابعوا المدينة ومكة والبصرة، فهذا عندهم أظهر وأشهر من أن يذكر، وإنما ظهر علم عليٍّ وفقه في الكوفة بحسب مقامه فيها عندهم مدة خلافته، وكل شيعة عليٍّ الذين صحبوه لا يُعرف عن أحدٍ منهم أنه قدّمه على أبي بكر وعمر، لا في فقه ولا علم ولا دين، بل كل شيعته الذين قاتلوا معه كانوا مع سائر المسلمين متفقين على تقديم أبي بكر وعمر، إلا من كان ينكر عليه ويدّمه، مع قلتهم وحقارتهم وخمولهم<sup>(١)</sup>.

#### تعليق:

في هذا الموضع يرد شيخ الإسلام على شبهة الرافضة في ادعاء أحقيّة عليٍّ بالخلافة لأنّه أعلم من غيره، فيثبت الشيخ عكس ذلك.

**الموضع الحادي والأربعون:** قال شيخ الإسلام: [ومما يبيّن ذلك أن علياً لم يعرّف المستقبلات أنه في ولايته وحربه في زمان خلافته كان يظنّ أشياء كثيرة فيتبين له الأمر بخلاف ما ظن، ولو ظن أنه إذا قاتل معاوية وأصحابه يجري ما جرى لم يقاتلهم، فإنه كان لو لم يقاتل أعزّ وانتصر، وكان أكثر الناس معه، وأكثر البلاد تحت ولايته، فلما قاتلهم ضعف أمره، حتى صار معهم كثير من البلاد التي كانت في طاعته، مثل مصر واليمن، وكان

(١) المصدر السابق (٥١٠/٧).

الحجاز دولاً.

ولو علم أنه إذا حُكِمَ الحُكَمَيْنِ يَحْكُمُهُنَّ بِمَا حُكِمَ لَهُمَا. ولو علم أن أحدهما يَفْعُلُ بِالْآخَرِ مَا فَعَلَ حَتَّى يَعْزَلَهُ، لم يَوْلَّ مِنْ يَوْافِقَ عَلَى عَزْلَهُ، وَلَا مِنْ خَذْلِهِ الْحُكْمَ الْآخَرَ] <sup>(١)</sup>.

تعليق:

في هذا الموضع يرد شيخ الإسلام على غلو الرافضة في ادعائهم أن علياً يعلم المستقبلات! ويوضح لهؤلاء الجهلة خطأ ذلك من خلال ما ثبت تاريخياً عنه - رضي الله عنه -.

**الموضع الثاني والأربعون:** قال شيخ الإسلام: [وأما الطريق النظرية فقد ذكر ذلك من ذكره من العلماء، فقالوا: عثمان كان أعلم بالقرآن، وعلي أعلم بالسنة، وعثمان أعظم جهاداً بماله، وعلى أعظم جهاداً بنفسه، وعثمان أزهد في الرياسة، وعلى أزهد في المال، وعثمان أورع عن الدماء، وعلى أورع عن الأموال، وعثمان حصل له من جهاد نفسه حيث صبر عن القتال ولم يقاتل ما لم يحصل مثله لعلي.

وقال النبي ﷺ: «المُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ فِي ذَاتِ اللهِ». وسيرة عثمان في الولاية كانت أكمل من سيرة علي، فقالوا: فثبتت أن عثمان أفضل، لأن علماً القرآن أعظم من علم السنة.

(١) المصدر السابق (٨/١٣٩ - ١٤٠).

وفي صحيح مسلم - وغيره - أنه قال: «يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواء فأعلمهم بالسنة».

وعثمان جمع القرآن كله بلا ريب، وكان أحياناً يقرؤه في ركعة. وعلى قد اختلف فيه: هل حفظ القرآن كله أم لا؟

والجهاد بالمال مقدم على الجهاد بالنفس، كما في قوله تعالى: «وَجَهَدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسَكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ»<sup>(١)</sup> الآية، وقوله: «الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَأْمُولُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ»<sup>(٢)</sup> الآية، وقوله: «إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمُ أَوْلَيَاءُ اللَّهِ بَعْضٌ»<sup>(٣)</sup>.

وذلك لأن الناس يقاتلون دون أموالهم؛ فإن المجاهد بالمال قد أخرج ماله حقيقة الله، والمجاهد بنفسه الله يرجو النجاة، لا يوفق أنه يقتل في الجهاد. ولهذا أكثر القادرين على القتال يهون على أحدهم أن يقاتل، ولا يهون عليه إخراج ماله، ومعلوم أنهم كلهم جاهدوا بأموالهم وأنفسهم، لكن منهم من كان جهاده بالمال أعظم، ومنهم من كان جهاده بالنفس أعظم.

وأيضاً فعثمان له من الجهاد بنفسه بالتدبير في الفتوح ما لم يحصل مثله على، وله من الهجرة إلى أرض الحبشة ما لم يحصل

(١) سورة التوبة، الآية: ٤١.

(٢) سورة التوبة، الآية: ٢٠.

(٣) سورة الأنفال، الآية: ٧٢.

مثـلـه لـعـلـيـ، وـلـهـ مـنـ الـذـهـابـ إـلـىـ مـكـةـ يـوـمـ صـلـحـ الـحـدـيـبـيـةـ مـاـ لـمـ يـحـصـلـ مـثـلـهـ لـعـلـيـ، وـإـنـمـاـ بـاـيـعـ النـبـيـ ﷺ بـيـعـةـ الرـضـوـانـ لـمـاـ بـلـغـهـ أـنـ الـمـشـرـكـيـنـ قـتـلـوـاـ عـشـمـاـنـ، وـبـاـيـعـ بـاـحـدـيـ يـدـيـهـ عـنـ عـشـمـاـنـ، وـهـذـاـ مـنـ أـعـظـمـ الـفـضـلـ، حـيـثـ بـاـيـعـ عـنـ النـبـيـ ﷺ.

وـأـمـاـ الزـهـدـ وـالـورـعـ فـيـ الـرـيـاسـةـ وـالـمـالـ، فـلـاـ رـبـ أـنـ عـشـمـاـنـ تـوـلـىـ ثـنـتـيـ عـشـرـةـ سـنـةـ، ثـمـ قـصـدـ الـخـارـجـوـنـ عـلـيـهـ قـتـلـهـ، وـحـصـرـوـهـ وـهـوـ خـلـيـفـةـ الـأـرـضـ، وـالـمـسـلـمـوـنـ كـلـهـمـ رـعـيـتـهـ، وـهـوـ مـعـ هـذـاـ لـمـ يـقـتـلـ مـسـلـمـاـ، وـلـاـ دـفـعـ عـنـ نـفـسـهـ بـقـتـالـ، بـلـ صـبـرـ حـتـىـ قـتـلـ.

لـكـنـهـ فـيـ الـأـمـوـالـ كـانـ يـعـطـيـ لـأـقـارـبـهـ مـاـ لـيـعـطـيـهـ لـغـيـرـهـ، وـحـصـلـ مـنـهـ نـوـعـ تـوـسـعـ فـيـ الـأـمـوـالـ، وـهـوـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ مـاـ فـعـلـهـ إـلـاـ مـتـأـوـلـاـ فـيـهـ، لـهـ اـجـتـهـادـ وـافـقـهـ عـلـيـهـ جـمـاعـةـ مـنـ الـفـقـهـاءـ، مـنـهـمـ مـنـ يـقـولـ: إـنـ مـاـ أـعـطـاهـ اللـهـ لـلـنـبـيـ مـنـ الـخـمـسـ وـالـفـيـءـ هـوـ لـمـ يـتـوـلـىـ الـأـمـرـ بـعـدـهـ، كـمـاـ هـوـ قـوـلـ أـبـيـ ثـورـ وـغـيـرـهـ. وـمـنـهـمـ مـنـ يـقـولـ: ذـوـوـ الـقـرـبـىـ الـمـذـكـوـرـوـنـ فـيـ الـقـرـآنـ هـمـ ذـوـوـ قـرـبـىـ الـإـمـامـ. وـمـنـهـمـ يـقـولـ: الـإـمـامـ الـعـاـمـلـ عـلـىـ الصـدـقـاتـ يـأـخـذـ مـنـهـاـ مـعـ الـغـنـىـ. وـهـذـهـ كـانـتـ مـأـخـذـ عـشـمـاـنـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ، كـمـاـ هـوـ مـنـقـولـ عـنـهـ. فـمـاـ فـعـلـهـ هـوـ نـوـعـ تـأـوـيـلـ يـرـاهـ طـائـفـةـ مـنـ الـعـلـمـاءـ.

وـعـلـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ لـمـ يـخـصـ أـحـدـاـ مـنـ أـقـارـبـهـ بـعـطـاءـ، لـكـنـ اـبـتـدـأـ بـالـقـتـالـ لـمـ يـكـنـ مـبـتـدـأـ لـهـ بـالـقـتـالـ، حـتـىـ قـتـلـ بـيـنـهـ أـلـوـفـ مـؤـلـفـةـ مـنـ الـمـسـلـمـيـنـ، وـإـنـ كـانـ مـاـ فـعـلـهـ هـوـ مـتـأـوـلـ فـيـ تـأـوـيـلـاتـ وـافـقـهـ عـلـيـهـ طـائـفـةـ مـنـ الـعـلـمـاءـ. وـقـالـوـاـ: إـنـ هـؤـلـاءـ بـغـاـةـ، وـالـلـهـ تـعـالـىـ أـمـرـ

بقتال البغاء بقوله: ﴿فَقَاتَلُوا الَّتِي تَبَغِ﴾<sup>(١)</sup> [٢]<sup>(٢)</sup>.

تعليق:

في هذا الموضع يرد الشيخ على مزاعم الرافضة وطعونهم في عثمان رضي الله عنه وأنه قد حصلت منه أمور استوجب عدم أحقيته بالخلافة، وبين لهم الشيخ أن ما اتهمته به فقد حدث أعظم منه - على رأيكم - من علي - رضي الله عنه -، فلماذا لا تتهمنه أيضاً؟

وفي هذا إسكات للرافضة عن قول الإمام.

**الموضع الثالث والأربعون:** قال شيخ الإسلام: [ما ذكره من فضائله<sup>(٣)</sup> التي هي عند الله فضائل، فهي حق. لكن للثلاثة ما هو أكمل منها.

وأما ما ذكره من الفضيلة بالقرابة، فعنده أجوبة:

أحدها: أن هذا ليس هو عند الله فضيلة، فلا عبرة به؛ فإن العباس أقرب منه نسباً، وحمزة من السابقين الأولين من المهاجرين، وقد رُوي أنه «سيد الشهداء»، وهو أقرب نسباً منه.

وللنبي ﷺ منبني العم عدد كثير، كجعفر، وعقيل،

(١) سورة الحجرات، الآية: ٩.

(٢) منهاج السنة (٢٢٩/٨ - ٢٣١).

(٣) أي علياً - رضي الله عنه -.

وعبدالله، وعبيد الله، والفضل، وغيرهم من بنى العباس، وكربيعة، وأبي سفيان بن الحارث بن عبدالمطلب.

وليس هؤلاء أفضل من أهل بدر، ولا من أهل بيعة الرضوان، ولا من السابقين الأولين، إلا من تقدم بسابقته، كحمزة وجعفر؛ فإن هذين - رضي الله عنهما - من السابقين الأولين. وكذلك عبيدة بن الحارث الذي استشهد يوم بدر.

وحيثند ذكره من فضائل فاطمة والحسن والحسين لا حجة فيه؛ مع أن هؤلاء لهم من الفضائل الصحيحة ما لم يذكره هذا المصنف، ولكن ذكر ما هو كذب، كالحديث الذي رواه أخطب خوارزم: أنه لما تزوج عليّ بفاطمة زوجه الله إياها من فوق سبع سموات، وكان الخاطب جبريل، وكان إسرافيل وMicahiel في سبعين ألفاً من الملائكة شهوداً.

وهذا الحديث كذب موضوع باتفاق أهل المعرفة بالحديث.

وكذلك الحديث الذي ذكره عن حذيفة.

الثاني: أن يُقال: إن كان إيمان الأقارب فضيلة، فأبو بكر متقدّم في هذه الفضيلة. فإن أباه آمن بالنبي ﷺ باتفاق الناس، وأبو طالب لم يؤمن. وكذلك أمّه آمنت بالنبي ﷺ، وأولاده، وأولاد أولاده، وليس هذا لأحدٍ من الصحابة غيره. فليس في أقارب أبي بكر - ذرية أبي قحافة - لا من الرجال ولا من النساء إلا من قد آمن بالنبي ﷺ.

وقد ترّوّج النبي ﷺ بنته، وكانت أحبّ أزواجه إليه. وهذا أمر لم يشركه فيه أحد من الصحابة إلا عمر، ولكن لم تكن حفصة ابنته بمنزلة عائشة، بل حفصة طلّقها ثم راجعها، وعائشة كان يقسم لها ليالٍتين، لما وهبها سودة ليالٍتها.

ومصاورة أبي بكر للنبي ﷺ كانت على وجه لا يشاركه فيه أحد، وأما مصاورة عليٍّ فقد شركه فيها عثمان، وزوجه النبي ﷺ بنتاً بعد بنت، وقال: «لو كان عندنا ثالثة لزوجناها عثمان» ولهذا سُمِّي ذو النورين، لأنّه تزوج بنتي النبي. وقد شركه في ذلك أبو العاص بن الربيع: زوجه النبي ﷺ أكبر بناته زينب، وحمد مصايرته<sup>(١)</sup>.

#### تعليق:

في هذا الموضع يردّ شيخ الإسلام على زعم الرافضة بأنّ علياً أحق بالخلافة لأنّه قريب للنبي ﷺ! وبين لهم أنّ هذا ثابت لغيره من الصحابة فلماذا لا تدعون ذلك فيهم؟

**الموضع الرابع والأربعون:** قال شيخ الإسلام: [وأما كون صبيّ من الصبيان قبل النبوة سجّد لصنم أو لم يسجد؟ فهو لم يُعرف. فلا يمكن الجزم بأنّ علياً أو الزبير ونحوهما لم يسجدوا لصنم، كما أنه ليس معنا نقل بثبوت ذلك، بل ولا معنا نقل معين عن أحدٍ من الثلاثة أنه سجد لصنم. بل هذا يُقال لأنّ من عادة

(١) منهاج السنة (٨/٢٤٤ - ٢٤٦).

قريش قبل الإسلام أن يسجدوا للأصنام، وحيثئذ فهذا ممكناً في الصبيان، كما هو العادة في مثل ذلك<sup>(١)</sup>.

تعليق:

يردشيخ الإسلام في هذا الموضع على زعم الرافضة بأن علياً أفضلاً من الثلاثة لأنَّه لم يسجد لصنم، فيبين لهم الشيخ بأنَّ هذا لم يثبت بطريق صحيح، كما أنه لم يثبت أنَّ أحداً من الخلفاء الثلاثة سجد لصنم، فلماذا التفضيل بالكذب؟

**الموضع الخامس والأربعون:** قالشيخ الإسلام: [الذين أنكروا على عليٍّ وقاتلوه أكثر بكثير من الذين أنكروا على عثمان وقتلوا؛ فإن علياً قاتله بقدر الذين قتلوا عثمان أضعافاً مضاعفة، وقطعه كثيرٌ من عسكره: خرجوا عليه وكفروه، وقالوا: أنت ارتدت عن الإسلام، لا نرجع إلى طاعتك حتى تعود إلى الإسلام.

ثم إن أحداً من هؤلاء قاتله قتل مستحلاً لقتله، متقرّب إلى الله بقتله، معتقداً فيه أقبح مما اعتقده قتلة عثمان فيه.

فإن الذين خرجوا على عثمان لم يكونوا مظهرين للكفر، وإنما كانوا يدعون الظلم، وأما الخوارج فكانوا يجحرون بکفر عليٍّ، وهم أكثر من السرية التي قدمت المدينة لحصار عثمان حتى قُتل.

(١) المصدر السابق (٨/٢٨٦).

فإن كان هذا حجة في القدر في عثمان، كان ذلك حجة في القدر في عليّ بطريق الأولى. والتحقيق أن كليهما حجة باطلة، لكن القادر في عثمان بمن قتله أدخل حجةً من القادر في عليّ بمن قاتله؛ فإن المخالفين لعليّ المقاتلين له كانوا أضعاف المقاتلين لعثمان، بل الذين قاتلوا عليّاً كانوا أفضل باتفاق المسلمين من الذين حاصروا عثمان وقتلوه، وكان في المقاتلين لعليّ أهل زهدٍ وعبادة، ولم يكن قتلة عثمان لا في الديانة ولا في إظهار تكفيه مثلهم. ومع هذا فعلٌ خليفة راشد، والذين استحلوا دمه ظالمون معتدون، فعثمان أولى بذلك من عليّ<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع يدافع شيخ الإسلام عن عثمان - رضي الله عنه - ويبين فضله على عليٍّ كما هو منهج أهل السنة، لا كما تدعي الرافضة.

**الموضع السادس والأربعون:** قال شيخ الإسلام: [وأما مناقب عليٍّ التي في الصحاح فأصحها قوله يوم خير: «لأعطيين الرأية رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله». وقوله في غزوة تبوك: «ألا ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي». ومنها دخوله في المباهلة وفي الكسae، ومنها قوله: «أنت مني وأنا منك». وليس في شيءٍ من ذلك خصائص.

(١) المصدر السابق (٨/٣١٣ - ٣١٤).

وحدث «لا يحبني إلا مؤمن ولا يغضبني إلا منافق» ومنها ما تقدم من حديث الشورى، وإخبار عمر أن النبي ﷺ توفي وهو راضٍ عن عثمان وعليٍ وطلحة والزبير وسعد وعبدالرحمن.

فمجموع ما في الصحيح لعليٍ نحو عشرة أحاديث، ليس فيها ما يختص به. ولأبي بكر في الصحاح نحو عشرين حديثاً أكثرها خصائص.

وقول من قال: صح لعليٍ من الفضائل ما لم يصح لغيره، كذلك لا يقوله أحمد ولا غيره من أئمة الحديث، لكن قد يقال: رُوي له ما لم يُرو لغيره، لكن أكثر ذلك من نقل من عُلم كذبه أو خطأه. ودليل واحد صحيح المقدمات سليم عن المعارضة، خير من عشرين دليلاً مقدماتها ضعيفة، بل باطلة، وهي معارضة بأصح منها يدل على نقاصها.

والمقصود هنا بيان اختصاصه في الصحبة الإيمانية بما لم يشركه مخلوق، لا في قدرها ولا في صفتها ولا في نفعها، فإنه لو أحصي الزمان الذي كان يجتمع فيه أبو بكر بالنبي ﷺ، والزمان الذي كان يجتمع به فيه عثمان أو عليٍ أو غيرهما من الصحابة، لوجود ما يختص به أبو بكر أضعاف ما اختص به واحد منهم، لا أقول ضعفه.

وأما المشترك بينهم فلا يختص به واحد.

وأما كمال معرفته ومحبته للنبي ﷺ وتصديقه له، فهو مبرز

في ذلك على سائرهم تبريزاً ببينهم فيه مبادنة لا تخفي على من كان له معرفة بأحوال القوم، ومن لا معرفة له بذلك لم تقبل شهادته.

وأما نفعه للنبي ﷺ ومعاونته له على الدين فكذلك.

فهذه الأمور التي هي مقاصد الصحابة ومحامدتها، التي بها يستحق الصحابة أن يُفضّلوا بها على غيرهم، لأبي بكر فيها من الاختصاص بقدرها ونوعها وصفتها وفائدتها ما لا يشركه فيه أحد.

ويدل على ذلك ما رواه البخاري عن أبي الدرداء، قال: كنت جالساً عند النبي ﷺ إذ أقبل أبو بكر آخذًا بطرف ثوبه حتى أبدى عن ركبتيه، فقال النبي ﷺ: «أما صاحبكم فقد غامر فسلام». وقال: إني كان بيني وبين ابن الخطاب شيء، فأسرعت إليه، ثم ندمت، فسألته أن يغفر لي، فأبى عليًّا، فأقبلت إليك، فقال: «يغفر الله لك يا أبو بكر» ثلاثة. ثم إن عمر ندم، فأتى منزل أبي بكر، فسأل: أثم أبو بكر؟ قالوا: لا. فأتى النبي ﷺ، فجعل وجه النبي ﷺ يتمعر، حتى أشفق أبو بكر، فجثا على ركبتيه، وقال: يا رسول الله، والله أنا كنت أظلم. مرتين. فقال رسول الله ﷺ: «إن الله بعثني إليكم فقلتم: كذبت. وقال أبو بكر: صدق. وواساني بنفسيه وما له، فهل أنتم تاركوا لي صاحبي» مرتين. فما أؤذني

بعدها<sup>(١)</sup>.

### تعليق:

في هذا الموضع يبين شيخ الإسلام فضل أبي بكر على غيره من الصحابة - ومنهم علي -، وأن له من الفضائل ما لم يشركه فيها أحد، بخلاف علي، وقد مرّ مثل هذا.

**الموضع السابع والأربعون:** قال شيخ الإسلام: [قوله: ﴿وَمَا لِأَحَدٍ عِنْدُهُ مِنْ تَعْمَلٍ تُجْزَىٰ﴾<sup>(٢)</sup> وهذه لأبي بكر دون علي، لأن أبو بكر كان للنبي ﷺ عنده نعمة الإيمان أن هداه الله به، وتلك النعمة لا يجزى بها الخلق، بل أجر الرسول فيها على الله، كما قال تعالى: ﴿قُلْ مَا أَسْعَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَبِّرِينَ﴾<sup>(٣)</sup>، وقال: ﴿قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنَّ أَجْرَى إِلَّا عَلَى اللَّهِ﴾<sup>(٤)</sup>.

وأما النعمة التي يُجزى بها الخلق فهي نعمة الدنيا، وأبو بكر لم تكن للنبي ﷺ عنده نعمة الدنيا، بل نعمة دين، بخلاف علي، فإنه كان للنبي ﷺ عنده نعمة دنيا يمكن أن تُجزى.

**الثالث:** أن الصديق لم يكن بينه وبين النبي ﷺ سبب يواليه لأجله، ويخرج ماله، إلا الإيمان، ولم ينصره كما نصره أبو

(١) المصدر السابق (٨/٤٢٢ - ٤٢٠).

(٢) سورة الليل، الآية: ١٩.

(٣) سورة ص، الآية: ٨٦.

(٤) سورة سباء، الآية: ٤٧.

طالب لأجل القرابة، وكان عمله كاملاً في إخلاصه لله تعالى، كما قال: ﴿إِلَّا آتَيْنَاهُ وَجْهَ رَبِّهِ الْأَعْلَى وَلَسَوْفَ يَرَضَى﴾<sup>(١)</sup>.

وكذلك خديجة كانت زوجته، والزوجة قد تنفق مالها على زوجها، وإن كان دون النبي ﷺ.

وعليّ لو قدر أنه أنفق، لكان قد أنفق على قريبه، وهذه أسباب قد يُضاف الفعل إليها، بخلاف إنفاق أبي بكر، فإنه لم يكن له سبب إلا الإيمان بالله وحده، فكان من أحق المتقين بتحقيق قوله: ﴿إِلَّا آتَيْنَاهُ وَجْهَ رَبِّهِ الْأَعْلَى﴾<sup>(٢)</sup>[٢]<sup>(٣)</sup>.

### تعليق:

يرد شيخ الإسلام في هذا الموضع على زعم الراضي بأن آية ﴿وَسَيُجَنِّبُهَا الْأَنْقَى﴾.. الآية لم تنزل في أبي بكر، ثم وضح أن أبي بكر - رضي الله عنه - له من بذل المال في سبيل الدعوة ما ليس لعلي - رضي الله عنه -، وقد مرّ مثل هذا الموضع.

**الموضع الثامن والأربعون:** قال شيخ الإسلام: [وأما قتال عليّ بيده، فقد شاركه في ذلك سائر الصحابة الذين قاتلوا يوم بدر، ولم يُعرف أن عليّاً قاتل أكثر من جميع الصحابة يوم بدر ولا أحد ولا غير ذلك].

(١) سورة الليل، الآياتان: ٢١، ٢٠.

(٢) سورة الليل، الآية: ٢٠.

(٣) منهاج السنة (٨/٤٩٩ - ٥٠٠).

فضيلة الصديق مختصة به لم يشركه فيها غيره، وفضيلة علي مشتركة بينه وبين سائر الصحابة، رضي الله عنهم أجمعين<sup>(١)</sup>.

تعليق:

يقرر شيخ الإسلام هنا ما قرره في مواضع عديدة أن فضائل علي - رضي الله عنه - مشتركة بينه وبين الصحابة، بخلاف أبي بكر - رضي الله عنه -، فإذا قلتم بأحقيه إنسان في الخلافة لتفرده في الفضائل فليس إلا أبو بكر، وهذا ما لم تقولوا به، فظهور تناقضكم وكذبكم.

\* \* \*

(١) المصدر السابق (٨/٥٣٩ - ٥٤٠).

## فهرس المحتويات

|                                                                                          |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| - تقديم لفضيلة الشيخ صالح الفوزان: .....                                                 | ٥   |
| - المقدمة .....                                                                          | ٧   |
| - لمحة عن كتاب (منهاج السنة) .....                                                       | ١١  |
| - المتهمن لشيخ الإسلام بتنقص علي - رضي الله عنه - .....                                  | ٢١  |
| - منهاج شيخ الإسلام في دفع شبّهات الروافض .....                                          | ٤٥  |
| - أقوال شيخ الإسلام في:                                                                  |     |
| ١ - ذم النواصب .....                                                                     | ٦٩  |
| ٢ - فضل علي - رضي الله عنه - .....                                                       | ٧٤  |
| - المواضع التي احتج بها الطاعون في شيخ الإسلام من كتاب (منهاج السنة) مع الرد عليها ..... | ٨٩  |
| - فهرست المحتويات .....                                                                  | ١٨٤ |

### توزيع : مؤسسة الجريسي للتوزيع

٦٥٤٩٣٢١ : جدة . ٤٠٢٣٠٧٦ . فاكس : ٤٠٢٢٥٦٤ . الرياض :

٨٤٠١٦٩٣ : المدينة . ٣٦٤٤٢٦٦ . القصيم : ٨٤١٦٠٦٤ . الدمام :